### THE KASHMIR SERIES

OF

TEXTS AND STUDIES.





( 10)

Kashmir Series of Texts and Studies.

No. xxxiv.

### ✓ SIDDHITRAYI

AND THE

PRATYABHIJNA-KARIKA-VRITTI

### RAJANAKA UTPALA DEVA

EDITED WITH NOTES

BY

Pandit Madhusudan Kaul Shastri

M. A. M. O. L.

Superintendent Research Department,

JAMMU AND KASHMIR STATE,

SRINAGAR.

Published under the authority of the Government of His Highness Lieut.-General Maharaja

SRI PRATAP SINGH SAHIB BAHADUR

G. C. S. I., G. C. I. E., K. G. C. B. E., LL. D.

Maharaja of Jammu & Kashmir State

SazHs Likikau







| GENTRA   | L'Alberton | CALUAL |
|----------|------------|--------|
| T.TRR.   | ARY ABOVE  | DECHI. |
| Acc. No. | 9.65       |        |
| Date     | 24-7-      | 5.7    |
| Call No  | Sa 2 His   | £      |
|          | upt /      | Kan    |
|          |            |        |

श्रीसोमानन्दनाथप्रभृतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गो लब्ध्वा यत्रैव सम्यक्पिटमिन घटनामीश्वराद्वैतवादः । करमीरेभ्यः प्रसत्य प्रकटपिरमलो रञ्जयन्सर्वदेश्यान् देशेऽन्यसिन्नदृष्टो घुसृणविसरवत्सर्ववन्द्यत्वमाप ॥ १ ॥

तरत तरसा संसाराब्धि विधत्त परे पदे
पदमविचलं नित्यालोकप्रमोदसुनिर्भरे ।
विमृशत शिवादिष्टाद्वैताबबोधसुधारसं
प्रसमविलसत्सद्युक्यान्तःसम्रुत्सवदायिनम् ॥ २ ॥

काश्मीर-संस्कृतग्रन्थावलिः।

ग्रन्थाङ्कः ३४

सिद्धित्रयी

ईश्वरप्रत्यमिज्ञाकारिकावृत्तिश्च

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-राजानक-उत्पलदेवविरचिते

श्रीभारतधर्ममार्ते एड-करमीरमहाराज -

श्रीप्रतापसिंहवर-प्रातिष्ठापिते प्रत्नविद्याप्रकाश- (रिसर्च) कार्यालये

तद्ध्यत्त-पिएडत-मधुसूद्नकौल-शास्त्रिणा
विद्वकार्यालयस्थेतरपिष्डतसहायेन
पाश्चात्वविद्वत्परिषत्संमताधुनिकसुगमशुद्धरित्युपन्यासादिसंस्कारैः परिष्कृत्य
श्रीनगरे
"कश्मीर प्रताप स्टीम प्रेस " मुद्रणालये सुद्रापयित्वा प्राकारयसुपनीते



विक्रमाब्दः १६७८

स्ताब्दः १६२१

काश्मीर-श्रीनगर

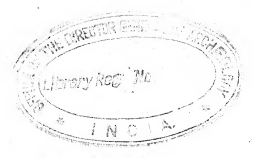
( अस्य ब्रन्थस्य सर्वे प्रकाशन-सुद्रापणाद्यधिकाराः प्रोक्तमहाराजवर्थैः

स्वायत्तीकृताः सन्ति )

### ALL RIGHTS RESERVED.

Printed by P. Vishi Nath and Sons Photographers and Proprietors "KASHMIR PRATAP STEAM PRESS" Srinagar

Published by the Research Department, J. & K. State



### PREFACE

This volume forms the thirty-fourth number of the Kashmir Series. It contains the Siddhi-Trayi and the Ishvara-Pratvabhijñâ-Kârikâ-Vritti. The following Mss. have been consulted in preparing their edition for the first time.

- THE AJADAPRAMATRI-SIDDHI:- (章) Ms.- It belongs to Pandit Hara Bhatta Shâstri. In Shâradâ character. Paper Kashmiri. Almost correct. Size 1/2 foolscap. Extent eight leaves, ten lines to each page, sixteen letters to a line. Not very old.
  - (ৰ) Ms.— Belongs to Pandit Maheshvara Rajanaka. On old country paper, in bold and legible Shârada character. Size about 1/2 foolscap. Generally correct. Three leaves in extent.

THE ISHVARA-SIDDHI:- (元) Birchbark Ms. of the Research Manuscripts library. Very old in appearance. Size  $6'' \times 8''$ Extent: 20 leaves, 17 lines to a page and with an average of 20 letters to a line. Character Sharada. It is in bold handwriting. Worn out to a great extent. Long scraps of Kashmiri paper have been used in repairing the borders of the leaves to save it from further deterioration. Pagination and the letter 'shri' are given on the right hand side of the margin of every leaf. The Ms. is dated probably 1411 Anno Vikrami (1354 A. D.) The first two digits are not readable as their impression on the birch bark is effaced. The date is not written in the same ink as that of the body of the book. Hence, it is inaccurate besides being unreadable. The Ms. begins with the words: परमात्मने नमः। हों स्वस्ति प्रजाभ्यः । श्रीवाग्देव्य नमः । श्रेयोऽस्त ॥ .... The colophon is .... । करोति तमहं देवमेकं नैमि सहेश्वरम् ॥ etc etc. उदयाकरपुत्रोत्पलदेवाचार्यविरचिता संबन्धसिद्धिरियम् — इति शिवम् ॥

ТНЕ SAMBANDHA-SIDDHI:-(क) Ms.-It is the same as the (क) of the Ishwara-Siddhi.

- (w) Ms.—Got by me on loan from the son of P. Shridhar Shar of Rainawari in Srinagar district. On old country paper, in Sharada character. Size 10" × 8". Consists of 15 pages. Generally correct.
- THE PRATYABHIJNA-KARIKA-VRITTI: (%) Ms. belongs to Pandit Harabhatta Shastri-On Kashmiri paper in Sharada character. Size 10" × 6'. It is in the Tala-Patra form.
  - (ৰ) & (ন) Ms.- These are, in fact, the manuscripts of the Ishvara-Pratya-bhijna-Karikas with the Vimarshini and their margins contain the Vritti in question.

The Ms. (a) belongs to Rajanaka Maheshvara. In Sharada character, on old Kashmiri paper. Correct, Size 1/4 foolscap, paper-bound.

The ( $\eta$ ) Ms.—Got on loan from Pandit Rama Kokila, a well known Pandit of Srinagar. Size 1/4 foolscap, bound in leather, almost without mistakes, on old Kashmiri paper, in beautiful Sharada character.

I am glad to record my appreciation of the sincere and useful assistance that my two intelligent Pandits, Pandit Harabhatta Shastri and Rajanaka Maheshvara, have, as usual, placed at my disposal in simplifying certain intricacies in the Siddhi-Trayi. Thanks are also due to the other Pandits who have discharged their legitimate duties assigned to them in connection with this edition.

MADHUSUDHAN KAUL.

Srinagar, 12th Oct. 21

N. B. I. Siddhi or I S.=Ishwara-Siddhi.
S. Siddhi or S. S.=Sambandha-Siddhi.
A. P. Siddhi or A. P. S.=Ajadapramatri
Siddhi.
I.P.=Iswarapratyabhijna.

#### INTRODUCTION

The degraded form of the Buddhistic teachings during the 8th and the 9th centuries spread the germ of corruption broadcast and it proved detrimental to the cause of ancient religion especially to the theory of Adualism (म्रह्रेतवाद), the foundation stone on which the superstructure of Kashmir Shaiyaism stands unshaken. It was therefore to challenge the ex-Shaivites of Kashmir to an open fight and to mark an epoch in the philosophic history of the world that the famous Idealistic Monism of Kashmir including all its Schools came unobstructed to the field and, under the able and skilled handling of Sri Somananda, Rajanaka Utpala and other teachers of the sacred line, it shattered the whole organism of almost all the Buddhistic schools of Philosophy by its sound and cogent arguments. The same Monistic Philosophy has exhaustively been discussed in the Shivadrsti of Somananda the revered teacher of Utpala who treats it summarily in his own Ishwarapratyabhijna (Vide my introduction to its II Vol).

The present treatise or the Siddhitrayi treats, in a nutshell, the basic principles of the Recognitive School as an offshoot of the above. The triad, though primarily meant to depopularise the Buddhistic propaganda, criticises, en passant, the

other philosophic doctrines such as those of the Swabhava-vadins (cf. the I. Siddhi, Verse 52— तन्न युक्ता स्वभावदक् etc.) and the Shanta-brahma-Vadins (cf. the A. P. Siddhi, Verse 9— संविद्य्यरामशेख्या चेत्तदसाविष । अभावेन जडे- नाथ तुल्येव प्राग्वदास्मिन ॥). It, therefore, sheds a flood of light on the subtleties of the philosophical views discussed therein by giving them a clear and reasonable explanation.

It is a matter of common belief that the first founder of the Pratyabhijna School was Somananda, the author of the wellknown Shivadrsti. The Shivadrsti has been the mainstay of the writers on the Idealistic Monism such as Utpala, Laksmanagupta and Abhinavagupta etc. etc. All, that is logically set forth by the great teacher Shri Somananda, has been, with exquisite fineness and terseness befitting a critical writer, put down by Utpala not only in his I. P. but in other works also which he, an ardent devotee of Shiva, wrote to eulogise Him; (cf. Stotravali of Utpala in this connection). The brief style of Utpala is very well borne testimony to by the Siddhitrayi. combined treatise of 104 verses all the Pratyabhijnaic doctrines find their summary treatment better than in the 190 verses of the I. P. which is a brief exposition of the Shivadrsti covering more than seven centuries of stanzas. There are several references in the Trayi itself that prove the anteriority of the I. P. to it. (cf. S. Siddhi, Verse, 21— उक्तः स्वसंवित्तिसाद्धेऽयं निर्वाधः उपयोगवान् । संबन्धः प्रत्याभिज्ञायां etc.; also the I. Siddhi, Verse 56— स्वात्मेवायं स्फुरित सकलप्राणिनामिश्वरोऽन्तः । कर्ता ज्ञाताऽपि च यदि परं प्रत्यभिज्ञा- etc. Also the A. P. Siddhi, Verse 27. तेनोक्तं प्रत्यभिज्ञायां etc.).

There is nothing on record to fix the

Chronological Order chronological order in

In The Siddhitrayi the Trayi except the titles, viz, Ishwarasiddhi,

Ajadapramatrsiddhi, and Sambandhasiddhi.

The first Siddhi, which unlike the other sister Siddhis begins without any benedictory stanza, undertakes to prove that the perceiver cannot but be sentient (Ajada). He is the Jiva or a man endowed with Chaitanya, and is better than the insentient creation but limited in his powers (i. e. he possesses अव्यक्तीत्व, अव्यक्तिव्य, अव्यक्तिव्य etc.). The curtailment of powers makes him fall far short of Isvara. This is the first and last proposition that the author has successfully tried to prove in the A. P. Siddhi.

The conception of the limited perceiver has, in turn, led the author quite naturally

on to the idea of supreme perceiver or Isvara which has been to a great extent amplified and discussed in the Isvarasiddhi. This Siddhi demonstrates that though the Jiva is sentient and far above the insentient creation yet he cannot be called Isvara as omniscience, omnipotence, omnipresence etc., cannot be predicated of him. The principle that enjoys absolute freedom from limitation is represented by Isvara who is far far superior to the Jiva inasmuch as He is above the limitations that condition the operations of the individual soul. The author positively defines the principle of Isvara as one which is possessed of the intelligent agency, viz., बुद्धि-मत्कर्तृत्वविशिष्ट. It represents the perfect senti. ency or in other words perfect perceptivity and its existence is arrived at by a process of inductive reasoning (cf. p. 1. Isvarasiddi तनुकरणादिकार्यं बुद्धिमस्कर्तृपूर्वकं सन्निवेशाविशेषवत्त्वात् etc. etc.) The recognition of the supreme sentiency, though discussed on the monistic lines in the Isvarapratyabhijna, has in this Siddhi been treated in the light of dualism to all the more emphasise its importance and clearly to bring home the truth to the reader; cf. Verse 56, Isvarasiddhi.

The Sambandhasiddhi is allied to the above two Siddhis inasmuch as it argues

the existence of the ever existing link that binds the individual soul to the universal.

Thus, with regard to the fixation of the chronological order of the three siddhis, the following conclusion is inferrible. The A. P. Siddhi was succeeded by the I. Siddhi and that by S. Siddhi.

The well known author of the Isva-The Author rapratyabhijna the famous Utpaladeva is also the author the Siddhitravi. being a pupil to Somananda, his birth from Udayakara, his fellow studentship with Padmananda and his being father to Vibhramakara, are the only facts that have come to our notice from the stray references in his and those of other wriextant works ters. He flourished in the former half of the Mr. P. T. Srinivasa tenth century A. D. lyengar, in his introduction to the Translation of the Sivasutravimarsini, attributes to Rajanaka Utpala a work called Spandapradipika which is decidedly wrong. For, Spandapradipika is a well known work of Utpalavaisnava and many a quotation from Utpala's Isvarapratyabhijna is found therein.

Succinctness in expression which was the predominant characteristic Utpala seems to have driven him to the course of giving a gloss to almost all his works. His glosses have been mainly drawn upon for the purpose commentary by his pupils. These were meant to convey the real meaning of what he wrote to his pupils who afterwards amplified them for the understanding of the average Unfortunately, some of his works reader. although as difficult as the annotated ones. are without any gloss. It is probably due either to the want of time at his disposal or to the chaotic condition in which, according to the local chroniclers or the tradition, the Valley of Kashmir lay after the 12th century A. D. To append a Vritti to a work seems to have been the fashion of the day. (Cf. Spandavritti, Sivasutravritti, etc.) The attitude adopted by the author in writing his gloss on the two Siddhis is markedly distinctive. He annotates in such a way that the reader is often misled into thinking that the author of the text is different from that of the gloss. The glossator always appears in the third person throwing the reader off the scent as regards the identity of the author and the annotator. Generally,

it is customary with the annotators to attach their annotations to a verse or verses but Utpaladeva deviates from this norm. So the text loses its identity as such and becomes a sort of synopsis of what is given in the Vritti or the preceding prose passage.

No Vritti by Utpaladeva is available on the Ajadapramatrisiddhi. For the easy grasp of the reader, there is printed along with the text the Vritti from the pen of Pandit Harabhatta Shastri, a Departmental Pandit about whom I echo here the words recorded by my ancestor in office (Mr. J. C. Chatterji). Harabhatta Shastri, has made a "Pandit deeper study of the Kashmir Shaiva system and has a wider acquaintance with its literature than the other Pandits of the Department." If preserved somewhere, the Vritti of Utpala, it is hoped, will come to light in course of time provided an exertion be made in this direction.

The following have been quoted in the Siddhitrayi:—

- (1) Acharyadharmakirti (Logician of the Dravida School. Lived 650 A. D. wrote Nyayabindutika).
- (2) Pratyabhijna.

- (3) Slokavarttikam.
- (4) Vrhadaranyakam.

Abbinavagupta quotes the following from the Siddhitrayi in his Vimarsini on the Pratyabhijna:—

- [1] एवमात्मन्यसत्कल्पा। A. P. S. (I. P. Vim. i. 1. V. and i. 5. III].
- [2] यद्यपर्थस्थितिः प्राण । A. P. S. (I. P. Vim. i. 3. VII and i. 8. IX].
- [3] इदमित्यस्य विच्छित्र । A. P. S. (I. P. Vim. i. 5. XI].
- [4] भेदाभेदात्मसंबन्ध । S. S. (I. P. Vim. ii. 2. IV].

For other particulars with regard to the author and the system, the reader's attention is invited to my review of the Kashmir series and to my introduction to the 2nd Volume of the Isvarapratyabhijna about to be published.

#### MADHUSUDAN KAUL.

Srinagar Kashmir,

12 Octo. 1921.

# **ग्रजडप्रमातृसिद्धिः**

महामाहेश्वर।चार्योत्पलदेवविरचिता

सवृत्तिः।

यथा सदसतां नैव विशेषोऽस्ति निजात्मानि। जडाजडानामप्येवं

नास्त्यसाविति निश्चयः ॥ १ ॥

विज्ञानसंतानवादिनां मते सर्वेषां भावानां चािणकत्वान् स्वलच्चात्मके प्रातिस्विके स्वरूपे विशेषाभावः संतान्तिन एकस्यानुसंधातुरनभ्युपगतत्वात् । एवं चेतनाचेतनानामिप स्वात्मिन निर्विशेषत्वम् ॥ १ ॥

प्रख्योपाख्या च सत्ता य-चदसत्ता विपर्ययः। नैतत्खरूपं स्पृशति वस्तुनो ज्ञातृगाम्यदः॥ २॥ प्रकाशिवमशिलच्याभ्यां प्रख्योपाख्याभ्यां तदभावेन च भावानां सदसत्त्रयोर्व्यवस्थापियतुर्मिष्टयोरिप वस्तुनः स्वरूपस्पर्शाभावः, यतस्तत्प्रख्यादि ज्ञातुर्धर्मस्ततस्तत्स्व-रूपव्यवस्थानाभावः॥ २॥

> प्रख्योपाख्याविषयता-प्यर्थस्यात्मा न युज्यते । परापेचितया नैक-

> > रूपत्वे सत्त्वलङ्घनात्॥ ३॥

न च प्रख्यादिविषयत्वेऽपि पदार्थस्वरूपतोषपद्यते प-रप्रकाशाधीनत्वात्तस्य । किं चानेकाकारत्वेऽपि वस्तुसत्ता-या अप्रतिष्ठानात् । तस्माद्न्योन्यं वस्तुतद्भावयोर्निविंशे-षत्वम् ॥ ३ ॥

> मा भृद्धिशेषः प्रख्यादि-भावाभावौ ततः पुनः। सिद्धयत्येव विशेषोऽत्र तावता च प्रयोजनम्॥ ४॥

निर्विशेषत्वाभ्युपगमेऽपि सदसतोर्वस्तुनोः प्रख्यादि-भावाभावावविकलावेव तदवलम्ब्य पुनर्विशेषवन्त्वस्य सि-देः, ततः साकल्येन भावेष्वर्थक्रियापि सिद्धचेदेव ॥ ४॥

> एवमप्यवभासानु-पक्रा सत्तोचिता भवेत्।

## तदपेचां विना भावा-भावयोरविशिष्टता ॥ ५ ॥

इत्थं च वस्तुसत्तायाः प्रकाशलग्राया एवौचित्यं प्रका-शमानतालक्तणं संभाव्यतेऽन्यथा संविदनुषङ्गं विना सद-सतोरन्योन्यनिरपेचत्वात् स्वस्वरूपनिष्ठयोविंशोषानुपपत्तेः ॥ ४॥

> कथं स्याद्विशेषोऽत्र यावतार्थिकियां हि सन्। कुर्यान्नान्यस्तथाप्यर्थो निर्विशोषो निजात्मनि॥६॥

यस्मात्सत एव वस्तुनोऽर्थिकियाकारित्वमसतस्तदभाव इति कथमविशिष्टत्वमर्थिकिययैव तद्भावोपपादनात्,—इत्या-चेपः । तत्राह तथाप्यर्थिकियायास्तत्तत्प्रमात्रधीनतया नै-संगिकत्वाभावाद्विना संविदाश्रयतामर्थस्य स्वात्मिनि विशे-षाधायकत्वासिद्धेः ॥ ६॥

> एवमर्थिकयाभासो-पाधिसंभेदमागतः। सन्नर्थः स्थात्स्वरूपेण नासतस्तु विशिष्यते॥ ७॥

उक्तप्रकारेण संविद्यप्रतिष्ठानादर्थिकियाकारिभिस्तत्तदा-भासोपाधिभिः संभित्रस्यार्थस्यार्थस्वरूपेण सत्तासंपत्ताविक पुनरसतोऽर्थाद्विशेषो न सिद्धचेत् ॥ ७॥ तत्राप्यर्थिकिया सिद्ध-सत्ताकार्थे न वर्णिता। सममेवानयोस्तेन

प्रतिष्ठा संविदाश्रया ॥ = ॥

तयोरुभयोः सदसतोर्मध्येऽपि प्रागसिद्धेऽर्थेऽर्थिक्रियाया अन्यवस्थितत्वात्, अथ च पूर्वसिद्धेऽर्थे तित्सद्धेनार्थिक्रिये-व वस्त्वात्माः, तस्माद्धावाभावयोरक्रममेव संविद्धीनैव सि-द्धिः तिन्नष्ठत्वादेव भावन्यवस्थितीनाम् ॥ ८ ॥

संविद्प्यपरामर्श-

रूपा चेत्तदसावपि । अभावेन जडेनाथ

तुल्येव प्राग्वदात्माने ॥ ६ ॥

निर्विमर्शस्य प्रकाशस्यापि स्फटिकादिवद्विश्वावभासने-ऽपि अस्वतन्त्रत्वात्स्वात्मन्यसता जडेन च भावेन सादृश्य-मेव स्यात् परस्परवृत्तपरिज्ञानेऽनेलमूकप्रायत्वात् , एतेन शान्तब्रह्मवादिनरासः कटाचितः ॥ ६ ॥

सैवं भूतात्मना खेना-

प्यलब्धपरिानिष्ठितिः।

कथमन्यस्य भावस्य

प्रतिष्टास्पदतामियात्॥ १०॥

निर्विमशी संवित्स्वतोऽलब्यसत्ताका परं व्यवस्थापयि-तुं नालं गगनकुसुमिव सौरभादिजनने ॥ १०॥ इदमित्युचितः संवि-त्प्रकाशोऽन्यस्य वस्तुनः। प्रतिष्ठात्मकतां गच्छे-दहमित्यात्मना पुनः॥ ११॥

भिन्नं वस्तु इदन्ताविमर्शेन प्रकाशनाई सत्पुनरहन्ता-त्मना व्यवस्थामियात् । संविदेव विश्वस्पुरत्तामयी स्वस्वा-तन्त्र्यादेव विचित्रार्थात्मनाविभिन्नमकाशमयेन प्रस्पुरन्ती विश्वजीवितं, तदहन्ताविश्रान्ति विना स्वतोऽसिद्धं कथं व्यवहार्यं स्यात् ॥ ११॥

> व्यतिरेकेतराभ्यां हि निश्चयोऽन्यजडात्मनोः । व्यवस्थितिः प्रतिष्ठा च सिद्धिर्निर्वृत्तिरुच्यते ॥ १२ ॥

ज्ञातिर व्यवस्थितत्वे सन् जडोऽन्यथासन्, स्वात्मान्य-संरम्भत्वे स्वप्रकाशत्वं तदभावे नास्तीत्यन्वयव्यतिरेका-भ्यां हि स्वपरत्वनिश्चयः, स च व्यवस्थाप्रतिष्ठादिशब्दै-रुच्यते ॥ १२ ॥

> एवमात्मन्यसत्कल्पाः प्रकाशस्यैव सन्त्यमी । जडाः प्रकाश एवास्ति स्वात्मनः स्वपरात्मभिः ॥ १३ ॥

इत्थं जडभावानां संविद्विश्रान्ति विनासत्कल्पत्वात् स्वात्मन्यसत्स्वभावानां ज्ञातुः प्रकाशस्वभावस्य संविन्ध-तयैव सत्त्वं, तस्मात्संवित्प्रकाश एव स्वात्मोच्छलत्त्वया स्व-मायाशक्त्युद्धासिते विश्ववैचित्र्ये जडाजडभावराशिद्वयेन वेद्यवेदकात्मकेन स्वरूपानितिरिक्नेनातिरिक्नेनेव प्रस्फुरेत् ,— इति स्वातन्त्र्यवादस्य प्रोन्मीलनं स्चितवानाचार्यः ॥१३॥

> नचेवानुभवोऽप्यस्ति भिन्नाभिन्नविनिश्चयम् ।

मुक्तवान्यस्य प्रकाशस्य विमर्शरहितात्मनः॥ १४॥

संयोजनिवयोजनात्मकं स्वातन्त्र्यं विहाय सतो जडप्र-काशस्य नैव संरम्भात्मानुभवो निर्विमश्गीत्मकत्वात् । एत-देव हि प्रत्यवमर्शस्य माहात्म्यं यद्विश्वं स्वात्मैक्येनान्तः-स्थितं बहिरिदन्तयोद्धासयन् उद्धास्यमानमपि पुनः पूर्णा-इन्ताविश्रान्त्याभेदमापादयेत् ॥ १४॥

> इदमित्यस्य विच्छिन्न-विमर्शस्य कृतार्थता । या स्वस्करेप विश्वान्ति-विमर्शः सोऽहमित्ययम् ॥ १५॥

इदमिति विच्छिन्नतया विसृश्यस्यास्य जंडस्य या सं-वित्स्वरूपविश्रान्तिलच्चणा कृतार्थता सोऽयमहमेव तत्त-द्भाववैचित्र्यात्मना प्रकाशे इति चैतन्यप्रकाशतादात्म्याद- हंप्रत्यवमश्रीत्मा जीवितस्थानीयो, यदाश्रयाज्ञडमपि वस्तु विद्रण्ट्रस्वभावप्रमात्रैक्यादहंभावविश्रान्तरेजडत्वमायाति । श्रजडाश्र वस्तुतः परप्रमात्रेकस्वभावा, — इत्यद्वैतोऽजडप्रमातृभाव एव सर्वतः पारिपूर्ण्येन विज्ञम्भते इति तात्पर्यम् ॥ १४॥

द्विधा स एष एवात्मा मितोऽपरिमितस्तथा। धाणादिना निरुद्धोऽगुः

परमात्मा त्वखारिडतः ॥ १६॥

स एव संविदातमा परमेश्वरः स्वेच्छया विश्वकीडोन्नि-लासयिषायां प्राणाद्यात्मतामवभास्य तत्प्रमातृत्वेन संकु-चितीभूय जीवतामेति, प्राणाद्यनिरुद्धस्तु विश्वनिर्भारिता-त्मत्तया पूर्णः स्वतन्त्रश्चिदात्मैवेति परिमितापरिमितत्वेन द्विविधत्वम् ॥ १६॥

> उभयोऽप्येष पर्यन्त भूमिः सर्वार्थसंविदाम् । एक एवानुसंधाना-दतोऽन्यो नोपपद्यते ॥ १७॥

द्विविधस्याप्यस्य प्रकाशात्मनः समस्तभावाभावात्मि-कानामर्थसंविदां विश्रान्त्यास्पदत्वम् । स च पौर्वापर्यानु-संधातत्या संविन्मात्रस्फुरत्तेकरूप एव यसादतो भेदानुप-पत्तिः ॥ १७ ॥ न चाप्यव्यतिरेकात्म-विमर्शात्मन्यहंविदि । भाति पर्यन्तवर्तिन्यां भासनाद्धिकं जडम् ॥ १८॥

न च विश्वाभिन्नप्रत्यवमशैस्वरूपेऽहंप्रकाशे सर्वज्ञान-विश्वान्तिभूमौ तत्प्रकाशाधिक्येन जडस्य सत्ता , तस्य संवि-त्प्रकाशाद्धेदाभेदविकल्पेरूपद्दतत्वात् , श्रत एक एवाजडप्र-माता स्वस्वातन्त्र्येण स्वाभिन्नं भावजातं स्वात्मन्येवोद्धास-यन्विलापयंश्वापच्युतस्वात्मस्थितिः प्रस्फुरतीत्यर्थः॥१८॥

न सिद्धोऽप्रथनादेव ज्ञानादिसमवाय्यपि। तत्प्राणादि प्रमेयं स्या-न्न प्रमातान्यतो भ्रमात्॥ १६॥

ज्ञानादिगुणैः समवेतोऽपि परिमितप्रमाता विमर्शवै-धुर्यादेव न सिद्धाति निर्विमर्शत्वे जाड्यप्रसङ्गात्, तस्माद्धव-च्छित्रां आन्तिमाश्रित्य पाणपुर्यष्टकमातुर्वेद्यत्वं स्यात् न परमार्थप्रमातृभावः संभाव्यते ॥ १६ ॥

> यद्यप्यर्थस्थितिः प्राग्त-पुर्यष्टकनियन्त्रिते । जीवे निरुद्धा तत्रापि परमारमनि सा स्थिता ॥ २०॥

मायाच्यवहारात्मिन लोकयात्रायां यद्यपि प्राणादि सं-कोचनित जीने सर्वेषां बाह्याभ्यन्तराणां निषयाणां व्यव-स्थितिनियन्त्रिता तथापि संकुचितात्मिन तत्र मितप्रमातिर संकोचापहस्तनेन परप्रमात्रेकात्मत्या शिवात्मन्येन सा तिष्ठति प्राणादेश्वित्प्रकाशादव्यतिरेकित्वात्, शिवस्यैच स्वेच्छया समुद्धासितायाः पशुभूमिकाया ग्रहणेनाणुभावा-भ्युपगमात् ॥ २०॥

> तदात्मनैव तस्य स्या-त्कथं प्रामेन यन्त्रमा। साधिता प्रत्यभिज्ञाया-मख्यातेर्जीवता परम्॥ २१॥

तस्माहस्तुतः शिवस्वभावाभिन्नेन प्राणादिप्रमात्रा संकुचितशक्तिन कथमनविच्छन्नप्रकाशानन्दमयपूर्णाहन्तास्फुरत्तात्मनः शिवस्यावभासनिनरोधः स्यात् तथाते तस्य
स्वयं स्थातुमशक्यत्वात् केवलमपरिच्छिन्नस्वशक्तिविकासस्याप्रथनमेव बन्धकत्वपर्यायं जीवत्वं, तस्य चेश्वरप्रत्यभिज्ञायां शास्त्रे सविस्तरं निर्णातत्वादिति तत एव विवेच्यम्
॥ २१ ॥

नार्थव्यवस्था प्राग्णादाः वहंभावनिरोधतः । प्रकाशस्यात्मविश्रान्तिः रहंभावो हि कीर्तितः ॥ २२ ॥ उक्रा सैव च विश्रान्तिः सर्वापेचानिरोधतः। स्वातन्त्र्यमथ कर्तृत्वं मुख्यमीश्वरतापि च॥ २३॥

प्राणादौ परिमितप्रमात्रास्पदे जडे स्वात्ममात्रस्पुरत्ता-त्मनः परामशेस्य निरोधानेव वस्तुव्यवस्था तस्याः संवि-निष्ठत्वात्, यतो या संविदः स्वात्ममात्रविश्रान्तिः स एव पूर्णाहन्ताविमशेस्वभावोऽहंभावोऽर्थव्यवस्थापको गीयते। सैव विश्वभावानां पर्यन्तप्रतिष्ठाभूमिकत्वाद्विश्रान्तिः, वि-श्वप्रसर्णे स्वव्यतिरिक्तसामग्रीनिरपेत्तत्वात् स्वातन्त्र्यं, त-देव कर्तृत्वं मुख्यमेश्वर्यमप्यागमेषुद्वोष्यते।। २३।।

मायाभिधायास्तच्छक्ते-रेव चान्याप्रसिद्धितः । तद्ख्यातिमयं द्येत-जगन्निर्मातृतेशिता ॥ २४ ॥

माया नाम शक्तिः शिवस्य शक्तिमतोऽन्यतिरेकिणी ख-रूपगोपनात्मिका कीडा , तिन्निमित्तादेव यस्माद्ख्यातिम-यमेतद्विश्वं भासते न्यतिरिक्तकारणस्य भेदाभेद्विकल्पोपह-तत्वेनाप्रसिद्धत्वात् , तस्माद्विश्वाभासानां निर्मातृत्वमीश्वर-त्वम् ॥ २४॥

एकैव चानुसंधानाः त्सा प्रोक्ना सर्वसंविदाम्।

## स्वसंवेदनपर्याय-

मातृतत्त्वमनादि तत् ॥ २५ ॥

सैश्वरी पराशक्तिः समस्तानां विच्छिन्ननीलादिसंविदां संयोजनवियोजनादौ कार्ये पूर्वापरादिकोटावैक्यानुसंधान-माश्रित्य तदाधारभूतानवच्छेदिनी एकैव , तदेव स्वसंवे-दनपर्यायं मातुरनादि तत्त्वम्रच्यते ॥ २५ ॥

> भावव्यवस्था यन्निष्ठा तस्याहंभावभागिनः। व्यापित्वमनुसंधानं तज्जडस्य न युज्यते॥ २६॥

यत्र सर्वार्थानां व्यवस्थितिः प्रतिष्ठिता तस्य संविदा-त्मनः पूर्णीहन्तापरामशेसारस्याजडप्रमातुः स्वातन्त्र्यावि-नाभाववन्त्वात्सर्वत्रानुसंघानात्मकं व्यापित्वमस्ति, तचा-स्वतन्त्रस्य जडस्य न घटते विमर्शसारत्वाभावात् ॥ २६॥

ततो भेदे तु भास्यस्य घटते भासमानता। तेनोक्नं प्रत्यभिज्ञायां तद्द्रयमयं जगत्॥ २७॥

अजडत्वमाश्रित्य पुनरेतावति भेदोल्लासात्मके विश्व-स्मिन् नीलसुखादेर्भास्यस्यापरिचीणान्तः स्थितेरेव ज्ञानश-क्या बहिर्भासिनः प्रकाशमानताया घटनात् ; अथ चाभे- द्मवलम्ब्य जडस्य पुनः प्रकाशनोपपत्तेरन्यथा त्वप्रकाश-नात् । तेन हेतुना श्रीमदीश्वरप्रत्यभिज्ञायां संविदद्वयप्रकृति विश्वमुक्तं भवतीति शिवम् ॥ २७॥

प्रमातृसिद्धावाचार्योत्पलदेवकृतौ मनाक् । चन्द्राब्ध्यष्टेन्दु १८४१शाकाब्दे शास्त्री वृत्तिं हरो व्यधात् ॥

इत्यजडप्रमानृतिङ्का श्रीमन्महामाहेश्वराचार्योत्पत्तदेवपाद्विरचितायां वृत्तिः समाप्ता ॥

श्रीमत्प्रतापभूभर्तुराज्ञया प्रीतये सताम् । मधुसद्दनकौलेन संपाद्येयं प्रकाशिता।।

श्रयं प्रन्थः

'पगिडत विश्वनाथ एंड सन्स फोटाग्राफर्स प्रोग्राइटर्स इत्यादि' इलेतैः स्वकीये

'काश्मीर प्रताप स्टीम प्रेस श्रीनगर' इलाल्याल्याते ग्रुद्रणायत्रे सम्ग्राद्रितः ग्रथ

# ईश्वरसिद्धिः

# श्रीमदाचार्योत्पलदेवविरचिता।

## करोति तमहं देव-मेकं नौमि महेश्वरम् ॥ १ ॥

तनुकरणादिकार्यं बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकं संनिवेशविशेषव-च्वात्, यद्यत्संनिवेशविशेषवत् तत्तद्वुद्धिमत्कर्तृनिर्मितं यथा घटः, बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकं यन्न भवति न तत् सं-निवेशविशेषवत्कार्यं यथा परमाण्वाकाशशशाविषाणादि, तथा च भवति संनिवेशविशेषवत् तन्वादिकार्यं, तसाद्धु-द्धिमत्कर्तृपूर्वकमिति । तदाह

> तन्वादि बुद्धिमद्धेतु संनिवेशविशेषवत्।

### घट''''

### ''परमाणुवत्।। २॥

### इति ॥

स्त्र च धर्मिसंबन्धवलात् हेतुभूतार्थिकियोपयोगिता च कथ्यते । घटस्य हि मृदु-पादानकारणलेन सिद्धा । तत्र च न पृथुनुश्रोदराकार-संनिवेशिवशेषसंभवः, लोकयात्रायाश्च तथा संनिवेशिव-शेषवता विचित्रेण वस्तुना विना महती खण्डना, सहकारी च तथा संनिवेशिवत एव रूपरसाद्यन्यथाले न्याप्रियेत । य-था स्वच्छसरस्यूष्मसंपर्कः । वायुसंबन्धवशादिप कार्यस्य संस्थानान्तरं स्यादिप कदाचित् न तु नियमेन भवेत् स्मन्तपदार्थसार्थस्य समानजातीयतोत्थापनिनिमत्तमन्य-थापि वायुप्रसरस्य संभवात्, एकस्वप उत्थापकले वा वायुरेव बुद्धिमानस्तु किं संविदा

## बुद्धिमस्प्रोरितो वा

## ···ततो घटो यथा ॥ ३ ॥

### इति॥

घटजातीय एव दृष्टान्तधर्मी

रिप तदाकारनियतः साध्यधर्मितया जातिप्राधान्येनैवोपादीयते । तदित्यं धर्मविशेषसंनिवेशविशेषो लोकयात्रानिर्वाहकहेतुरुपादानकारणासंसवी च न स्वतन्त्रेच्छावत्का-

रणसंबन्धमन्तरेण नियमात् उपादानदेशपरिहारेणापरदे-शगमनेनोपपद्यते । कर्माएयपि सहकारितामापद्यमानानि तदवस्थासंस्थाने रूपमात्रवैचित्र्यं विद्ध्युः, न लेकैकसाध-ना देशक्रमाक्रमणलच्चणा संनिवेशनापदेशा सदशार्थिक-याकारिसजातीयार्थजातोत्थापननियता क्रिया तत्कार्या भ-वितुमहिति । यद्यप्याधारसंयोगभङ्गोत्पातलच्चणा क्रिया स्यात् तथापि त्राधारस्यैकसंस्थानावस्थानात् भङ्ग एव नो-पपन्नो यावत्साचात् पारंपर्येण वापि अवयवानामस्य प्रे-चापूर्वकारिणा बुद्धिमता देशान्तरसंचरणं न कृतं, वाता-दिकृत .....मयमप्रसङ्गः प्रागुक्त एव । .....निरुपा-च्यतामाधारमापादयन्नाधेयमधः पातयति, तदाप्यग्नेः प्रा-क्रनदेशपरिहारे निमित्तान्तरमिन्छावद्वाच्यम्। पार्थिवद्रव्यसंवर्षजलेऽपि पूर्वविषयमोद्धोषणदृषणम् । यदाः पुनर्नियमेनाग्नेः स्वेदपाकदाहादिना द्रव्यमन्यसंनिवेशं क-रोति, येन विशिष्टजातिभाञ्जि भावान्तरारायुच्छूनतादि-रचनाविशेषवन्ति उत्तिष्ठन्ति, तदा बुद्धिमत्त्रेरगोषपादि-ततथाकृतीनि तानि, नान्यथा पूर्वोक्तनयेन नियमयोगः। तदेवसुपादानासंभवी देशान्तरोपसर्पशातमा लोकस्थिति-हेतुः संनिवेशो नियमेन तजातीयतापादको बुद्धिमत्कार-णाभावे सर्वथानुपपद्यमानो बुद्धिमत्कर्तृनिर्मितो दृष्टः ।

> ः वसंस्थानवर्जितः। निश्चितोऽथोंऽस्य संस्थाने तस्मिन्नर्थिकयाचिते॥ ४॥

विचित्रे बुद्धिमानेव घटादिष्विव लच्यते । कर्ता विज्ञो विचित्रैत-दुपयोगाभिसंधिमान् ॥ ५ ॥

इति ॥

व्याप्तिसिद्धये न चाप्येष संनिवेशिवशेषस्तन्वादिष्वसि-द्धः। तथा हि शरीरे तावदुपादानकारणं शुक्रशोणितादि सिद्धं। न चास्य तत्संनिवेशयोगः। चच्चःश्रोत्रपाणिपादादेर-पि तदेवोपादानमतत्संनिवेशि, श्ववनानामपि पार्थिवाद्यर्थर-चनात्मकानां मृदाद्युपादानमतत्संनिवेश्येव सिद्धं, नात्र किं-चिद्वरुपपादम् । लोकयात्रात्राणहेतुतापि शरीरादेः सर्व-व।दिसिद्धेव प्रत्यचत एव । नात्रास्थाने विस्तरोपन्यासः सफलः। ततः सिद्ध एव हेतुः।। तदाह

श्रस्ति चार्थक्रियायोगे श्रीरभुवनादिषु । संनिवेशविशेषोऽय-मनुपादानसंभवी ॥ ६॥

इति ॥

ईश्वरिसिद्धिपर्यवसानश्वायं साधनार्थः। तन्वादिषु हि वि-श्वापरपर्यायेषु परस्परानुगुर्णेषु सर्वेषु यावज्ज्ञानं नास्ति ता-वत्कथं निर्मित्सा स्यात् , इति सर्वज्ञता तावित्स्थता , तथा निर्माणसामर्थ्याच श्रनेकले श्रमाणाभावाच एकस्य सर्व- कर्तृतम्, इति धर्मिविशेषसंबन्धोचित्यात् ईश्वर एव बु-द्धिमान् पर्यवस्यति ॥ तदाह

> तदत्र बुद्धिमत्कर्तृ-सिद्धया सिद्धश्वरिक्रया। न हि तादृशवैचित्रय-विदुषः स्यादनीशिता ॥ ७॥

इति॥

तथा हि संनिवेशविशेषस्य बुद्धिमन्मात्रेण अन्वयः प्रद-र्श्यते, न तु बुद्धिमद्विशेषेण कुम्भकारेण ईश्वरेण वाः तत्तु सामान्यरूपं न विशेषसंबन्धं विना स्थितिं लभते, इति पचसंबन्धोचित्यानुसारेण व्यक्तिविशेषं कुलालं कुविन्दमी-श्वरमन्यं वाष्याश्रयविशेषमाश्रयतेनावलम्वते । यथा धू-ममात्रेण दूरात् खदिरवनेऽग्निमात्रेऽपि अनुमीयमाने खा-दिरतविशेषो धूमविशेषानपेचयापि आश्रयवशात्मसिद्ध-ति । यथा वा सांख्येनेव आत्मसिद्धर्थं चच्चरादौ धर्मि-िया संघातवत्त्वलच्चे हेताबुपन्यस्ते तस्य पारार्थ्यमात्रेण अन्यत्र शयनासनादौ अन्वयदर्शनेऽपि असंहत एवात्मा परो धर्मिसंबन्धवलाल्लभ्यते, न हि चचुरादेर्बुद्धिपर्यन्ता-द्धिमंगः परोऽसंहतरूपमात्मतत्त्वं विहाय अपरः संभव-ति, इति तथाभूतपत्तसामर्थ्यादेव तस्यात्मतत्त्वस्यैव तत्र सि-द्धिः । न तु तेनैव शयनासनादावन्वयः प्रदर्शनीयः, येन साध्यविकलतात् दृष्टान्तस्यासिद्धान्वयता हेतुदोषः स्यात्। नापि व्यवहर्तेपुरुषाकारपरार्थलेनान्वयः, येनात्मविरुद्ध-

संहतार्थसाधनाद्विरुद्धता स्यात् । एविमहापि नेश्वरेण बुद्धिमता कुम्भकारेण वा अन्वयप्रदर्शनं, यतोऽसिद्धा-न्वयतादिदोषोद्धावनं क्रियते । तथोक्नं परैः

'कुम्भकाराद्यधिष्ठानं घटादौ यदि वेष्यते ।
नेश्वराधिष्ठितत्वं स्यादस्ति चेत्साध्यहीनता ॥
यथासिद्धे च दृष्टान्ते भवेद्धेतोर्विषद्धता ।' \*
इति । किं तु बुद्धिमन्मात्रेणैव अन्वयादि प्रदर्श्यते , तन्वादिषु च बुद्धिमन्मात्ररूप एव कर्तासाभिः प्रसाध्यते,
तस्य तु तत्र सिद्धतो विश्वकर्तृतारूपमैश्वर्यमीश्वरशब्दव्यवहार्यमापति । कचिद्धटादौ कर्ता कुलालशब्दव्यपदेश्यः
फलतः संपद्यते न तु ईश्वरतं तनुकरणादेर्विश्वस्य कर्तुः
संनिवेशविशेषानुमिताद्बुद्धिमतोऽन्यत्किचित् , यत्साधनाय
यस्य हेतोरत्राव्यापारात् प्रमाणान्तरमन्विष्येत । अन्योनयोपयोगितनुकरणादिसर्विकियैव ईश्वरतं, यथा मृत्सं-

प्रमाणान्तरसाध्यः स्यादनुमानस्य, तिहं तदा को विशेषो धर्ममात्रस्य अनियतदेशादिलेन अप्रमाणिवषयलाद-स्य व्याप्तिमात्रविषयलं न तु त्रेरूप्यफललं । तेन यथा धूमेनाधिः सामान्येन कचित्प्रदेशे साध्यमानस्तत्प्रदेशा-धारविशिष्टः सामर्थ्यात्सिध्यति न तु तत्र प्रमाणान्तरम्र-पयुज्यते, तथा ईश्वरसाधनेऽपि । न च शक्यं वक्तं प्रदेशा-योगव्यवच्छेदेनाधिं विशेषयत्येव, स तु विशेषः केवलं

निवेशविशोषकर्रतेव कुलालसम् । पचसंबन्धश्र धर्मी यदि

धर्मिसंबन्धवलात्सिध्यति न तु प्रमाणान्तरापेचसिद्धिकः, तथैवेह बुद्धिमानपि विश्वनिर्माणशक्तिः सिद्धोत्; किं ल-

<sup>8.</sup> श्लोकवार्तिके संबन्धाचेप० ७६ श्लो०।

ग्रिप्रदेशावकेंदेऽग्रिरित्येव व्यवद्यिते, तन्वादिकर्ता पुनर्च-द्धिमान् ईश्वरशब्देनाऽपि, इतीयानेव विशेषः, ततो न किंचित् विरुद्धतादिदोषावकाशः ॥ तदाह न कुलालेन नेशेना-प्यन्वयोऽत्र प्रदर्श्यते। यतो विरुद्धतास्य स्था-दसिद्धान्वयतापि वा॥ = ॥ केवलं बुद्धिमन्मात्र-ब्याप्तिसंदर्शनाद्ि। पच्चभमवलाद्धीमाः न्कचित्कश्चित्प्रतीयते ॥ ६ ॥ थथा पाराध्यमात्रेग संघातत्वे अन्त्रिते । चचुरादौ तदौचिला-द्रात्मेष्टोऽसंहतः परः ॥ १० ॥ व्यथा वा दूरतो भूमा-िस्सिद्धिः खदिरकानने । वहिस्तत्प्रतिपर्येव खादिरस्वेन सिद्धयति॥ ११॥

इति ॥

१ क्षते इति पाडान्तरम्।

न चापि घटादिखलवणो विशिष्ट एव संनिवेशः प्र-मार्गेन सिद्धः-इति स एवान्यत्र धर्मिणि ऋदष्टकर्तके दृष्ट-सजातीयकमेन कर्तारं साधयति न तु संनिवेशनामात्रं, तस्य सामान्यरूपस्य कार्यत्वासिद्धेरिति वाच्यम्; यतः स्वलचणमेव । यद्यपि स्वलचणापेचया दर्शनादर्शनाभ्यां कार्यं प्रतीयते, तथापि तत्तथा स्वलच्चणं कार्यत्वेन तथा सिद्धं सजातीयस्वलच्चणान्तराण्यपि तत्कारणसजातीय-खलचणान्तरकार्यलेन व्यवस्थापयति । यथा सकृद्प्ये-को भूमोऽग्निकार्यतया सिद्धो भूमान्तराएयपि अग्निकार्यले सिद्धान्येव करोति । तच कार्यस्वलच्चणमनेकसहकारिज-न्यतयानेकविधस्वलच्यान्तरैः सजातीयं । तथा च घढ-खलचणं मृष्मयत्वेन वल्मीकादिभिः, संनिवेशेन पटा-दिभिः, परिवर्तुललेन पिष्टादिमयशरावादिभिर्विच्छिन्नलेन च्छित्रवृत्तादिभिरित्येवमादिना क्रमेण एकैकजातियुक्तानि खलचणानि एकैककारणकार्याणि व्यवस्थाप्यन्ते । तज्जा-तीयार्थितायास्तज्जातीयकारगोपादानाय सौगतैरपीयं व्य-वस्था कृता, न मृदः संस्थानं न कुलालान्मृदूपता इत्येवं बदद्भिः । वस्तुस्थितिश्रेदृरयेव, न हि यथा घटः संस्थान-वान् बुद्धिमता पुरुषेगा नियतेन तथा पटोऽपि। तथैव च प्रतीतिरुभयत्रापि पाज्ञकतत्रमतीतेरुपयोगाय च प्रवृत्ति-रित्येवंव्यवसायैव । केवलं तेषां परेषां सौगुतानां यथा सजातीयतं जात्या विनैव अवश्याभ्युपगन्तव्यम् एकप-त्ययकारितं खलचणनिष्ठमेव तथैव एतद्पीति,

'सिद्धं याद्दगिष्ठातृभावाभावानुवृत्तिमत् । संनिवेशादि तद्युक्तं यसात्तदनुमीयते ॥' 'श्रन्यथा कुम्भकारस मृद्विकारस कस्याचित् । घटादेः कारणात्सिछोद्वल्मीकस्यापि तत्कृतिः ॥'

इत्यादि तेषां पूर्वोक्तहेत् विभागकारिस्ववचना नुसंधानशू-न्यमिधानम् । सामान्यानां गुणानां क्रियाणामन्येषाम-पि वा धर्माणामर्थिकियाकारिस्वलचणनिष्ठतयेव पृथकार-णोपयोगस्य सिद्धेरनवद्यत्वादित्यव्यभिचार्येव संनिवेशः स्त्रीपुंसादेरिव अन्योन्यसाध्यार्थिकयानुगुण्यादिविशोषित-स्तन्यादेरीश्वरकर्तृतासाधन इति ॥ तदाह

एवं च हेतुः संस्थान-मात्रमत्र विशेषितम्। तथा वैचित्र्यमात्रेगा

ा न खलच्याल्दमगा ॥ १२॥

परैस्तैरिप हेतूनां घटात्मप्रविवेचने। संस्थानमात्र एवः

हेतुत्वं बुद्धिशानिनः॥ १३॥

अन्योन्यार्थिकयायोग्य-संनिवेशिवदेशितम् । तदिदं सकलं विश्वं

युक्तमीश्वरनिर्मितम् ॥ १४॥

श्रत्र सांख्याः प्रत्यवतिष्ठन्ते । भवेदप्येतदेवं यदि किं-चिदेकैकमेव कस्यचित् कारणं स्यात्, यावतानेकमेव तत्त-देककार्याभिव्यक्रिनिमित्ततां संतताविविक्रदेशकालादियो-गेन उपयाति । ततश्र ये ते सहभावमापन्नाः कार्यमावि-र्भावयन्ति ते परस्परयोगे विचित्रवृत्तयो दृश्यन्ते । तथा हि बीजान्तर्गमनेन बीजभूता जलभूम्यादयो रसादिपरिणा-मात् दीर्घपचितसंनिवेशमङ्करं सहकारितया कुर्वन्ति । कि-यापि देशान्तराऋमणलच्या न तदेशपरिणामवद्भपातिरि-क्रा काचिदुपलभ्यते । तेन यथैकोपादानदेशे एव प्रति-च्चणं परिणामस्तथा देशान्तरस्थितरूपतया यदि स्यात तत्को विरोधः । क्रुटस्थनित्यताभ्युपगमे भावानामेष दो-षो न तु चणपरिणामनये, वायुविह्नप्रभृतीनामपि भावानां दिगन्तराक्रमणमनियमेन यथा भावे, तथा तथाविधसह-कारिकारणविशेषसाहित्यात् नियमेन । सजातीयतायो-ग्यकार्योत्थापनसमर्था अपि तं यदि स्युस्तन्न किंचिद्वुष्येत्। न च दृश्यमानार्थयोगितोपपन वस्तु ब्रदृष्टकल्पनाय श्रङ्गताम्रुपनयति, ईश्वरोपगमेऽप्यनवस्थापसङ्गात् र्थानां स्वभाववैचित्र्यमभ्युपगमनीयं सर्ववादिभिः, येन बीजादेवाङ्करो मृद एव घटः , ततः सहकारिसामर्थ्याति-शयावेशितविशेषादेव देशान्तराक्रमणेन उपादानविलच-णसंस्थानतया उद्भवन्तो भावा न वाच्यताभाजः। यत्र पुनः सहकारिणो वृहिः स्वदेशसंनिविष्टा एव कार्येषु उ-पंयुज्यन्ते यथा मृत्पिण्डचक्रादयः, तत्रोपादानसंनिवेश-वैसादृश्ये स्याद्वसरो बुद्धिमतः कुम्भकारस्येव , उपादा-नमात्रस्य हि देशान्तरगमनसमर्थावयवत्वे पूर्वमपि तथा-

भावः स्यात् । न पुनरत्र बुद्धिमदुपयोगमात्रेखः सर्वत्र स-हकारिखामियमेव व्यवस्था स्थापिता प्रामाणिकतां पुष्णा-ति ॥ तदाह

श्रत्रोच्यते गतिश्रित्रा
दृश्यते सहकारिणाम ।
केचित्कथंचिदेवेयुरुपादानैः समागमम् ॥ १५ ॥
हेतुमन्तःप्रविश्यान्ये
प्राप्योपादानरूपताम् ।
चित्रयन्ति हि कार्याणि
भौमोद्करसा इव ॥ १६ ॥

श्रन्ये पुनरुपादाने बहिर्विपरिवर्तिनः। रूपवैचित्र्ययोगाय कार्येषु न तथा चमाः॥१७॥ तत्र बुद्धिमतो नाम प्रसरो यदि कल्प्यते। न तावतेव सर्वत्र

इति॥

एवं कारणानामेकत्र कार्यात्मना व्याप्रियमाणानां प्रवृ-त्तिप्रकारवैचित्रये व्यवस्थापिते, प्रस्तुततनुकरणादिसकल-भागलच एकार्यकारि प्रधानसंज्ञं तावन्मूलकार एं प्रधान-सिद्धौ समन्वयादिवीतोपन्यासेन निर्वाधमेव साधितमेव,-इति नेह तत्त्रमेयम् । न हि प्रधानसिद्धिमात्रेशीव ईश्वर-निराकृतिः स्यात् उपादानकारगत्या परमागुस्थान एव प्रधानस्य मूलकारणत्वेन समर्थनात् । तच प्रधानेन पर-माणुवाद एव यदि परं निराक्रियेत, ततः प्रधानव्यवस्था विश्वस्य उपादानकारणविचारप्रस्तावे प्रमेयीभवति, न तु निमित्तकारणोपपादनप्रक्रमे । तदेवं मूलप्रकृतिः सत्त्वर-जस्तमः संज्ञगुणत्रयसाम्यात्मिका प्रकृतितयैव प्रसवधर्मि-गी गुगानामेवाङ्गाङ्गिभावगमनेन यावन्महदादिविकारा-त्मना परिणामते, ताबत्युरुपार्थत्वमेव तत्र तस्याः स्वभाव-भूतं निमित्तम् । न हि यदच्छया वर्तमानायाः कार्यवर्गस्य देवमानुषतिर्यग्योनिरूपस्य तदवान्तरजातिवैचित्र्यवतो नि-यमेन स्त्रीपुंससंस्थानद्वयस्य वा अन्योन्यानुगुरायग्रुपपद्यते। तदेतत्संनिवेशविशेषरूपत्याः श्रम्युपेतमीश्वर्वादिनापि तदेतद्येषां सप्रकृतिकानां व्युहिवभवभावेनावस्थिता-नामशेषविकाराणाम् इतरेतराङ्गाङ्गिभावगमनं लोकयात्रो-पयोगितया तावत्संनिवेशविशेषफलं निरर्थकम् । यदुक्रं

'न स्यात्क्रियाच्यूहिविधिस्तथायं याद्यक्किकाः

इत्यादि 1 अर्थवन्तं च सुखदुःखोपलम्भसंपादनार्थतयेव सर्वस्येव अर्थरूपस्य परम्परया पर्यवस्यति । सन्तोऽपि हि सविधमुपयान्तोऽर्थाः शश्विषाणुकल्पाः प्रकल्पन्ते । अ- तः संविद्दीत्सुक्येन तद्र्यतयैव तद्भीग्यस्वभावा एव, इति भोग्याद्रि भोक्तः संवित्स्वभावस्य आत्मतत्त्वस्य सिद्धेर-मुपपन्नमेव प्रमाणम् । यद्यपि भावाश्चित्तभूमौ भासमानाः प्रत्यवेणापि संवित्तत्त्वमवभासमानमावेदयन्ति, तथापि तद्र्यात्मोपरागकलुषमवभास्यमानं भोग्यभूतमविशुद्धं भो-कृताभिन्नलव्यणं तत एव केवलमेकचिन्मात्ररूपसाचि-मात्रमात्मतत्त्वमनुमीयते भोग्यभोक्तभावापरपर्यायस्वस्वा-मिसंबन्धवशात्, न तु साचात्कार्यतां तदुपयाति । तदुक्तम्

'विज्ञातारमरे केन विजानीयात्'(बृ०त्र्या० ४।४।१४) इति । तत्संनिधानमात्र एव च यतश्चित्तोपारोहिविषया-कारप्रकाशनं भवेत् अन्यथा जडात्मनः स्वशक्त्या तथा-भावायोगात् । ततोऽतदर्थमपि वस्तुतः प्रकृतिपरिणाम-कर्म तद्यीनं चित्रावभासनार्थत्वात्तदर्थग्रुपवर्ग्यते । पर-स्परार्थत्वे गुणपरिणामस्यैकतम एषां पर्यायेख चित्स्व-भावः स्याचिदुपयोगपरिसमाप्तेः सर्वपरिणामानाम् । न चैतदत्यन्तभिभागातीयं चिदचिद्रुपमेकस्य घटते । तदेव कदाचिदुपकारकतायां जडम्, अजडस्य तु चिदात्मनः परीपकारिकयापरिशामायोगात् , ग्रन्यदा चोपकार्यताया-मजडम्, न चैवमेकत्वं विरोधे सति उपपद्यते न चाप्यु-पकार्यता चिन्मात्रवपुषः ऋमते । तदुङ्गभूतार्थीपकारसं-स्पर्शेनं चिद्रृपादाधिक्यप्रसङ्गाज्जडतापत्तिः। तदाधिक्य-मेव हि जडत्वं। तदेवं यावदङ्गाङ्गितोपकार्योपकारकमोवन तावज्जडतामुपेयुषी भोग्यभूमिरेव, पुरुषस्य तूपकार्योपचा-रस्तत्संनिधाने चित्तस्यार्थाकारवतः प्रकाशमानत्वात्।

एवं च गुणानामभ्युपगमेन चिद्रूपतापत्तिप्रसङ्गेन गुण-ताहानेः। अत एवेषां स्वार्थता न युक्ता । तस्येवैकस्य विरुद्धोभयभोक्तभोग्यरूपतापत्तेरिति सर्वमेतत्त्रकृतिचलं गुगावृत्तमचलाचित्तत्त्वसाचिकचित्तगताविषयसंवित्पयोजन-मेव । यावांश्र विषयभेदः संवेदनचमस्तत्संवेदनं सर्वमेव पुरुषार्थसंज्ञं गुणपरिणामप्रवृत्तिनिमित्तं, विषयश्च संवेदनस्य सुद्धत्तमादिभावावस्थिता गुणास्तथा गुणपुरुषान्तरमपि । ततो यथा सुखदुःखमोहमयपरार्थसंवेदनं पुरुषार्थस्तथा शास्त्रोपदिष्टानुमानोपमानादिना गुगापुरुपान्तरोपलव्धिर-पि । तदुभयमपि प्रयोजनं भोगापवर्गरूपगुणप्रवृत्तेः । त-त्प्रयोजनसंपादनयोग्यस्वभावता च निमित्तकारसामुच्यते , न तु भावित्रयोजनमनागतमेव निमित्ततां गच्छेत्। तत्र च विवेकज्ञानपर्यन्तपुरुषार्थप्रयोजने परिसमाप्ते प्रवृत्तिनिमित्त-कारणाभावात् न गुणास्तम्रद्दिश्य पुरुषार्थं प्रवर्तन्ते, इति कैवल्यं पुंस उच्यते नित्यकेवलस्यापि । इत्थमवस्थिते मृ-इएडादेः स्वतो घटादिव्यक्त्यशकस्य सहकारी बुद्धिमान् कुम्भकारोऽस्तु, तन्त्वादेश तत्रवायस्तथा नामादृश्यः। न तावता शरीरादेकत्पादसमये कश्चित्त्रसिद्धकारणातिरिक्को-Sपि कल्पनीयो भवति । मा भूदतिमसङ्गः, इति दृष्टोपा-दानादिकारससामर्थ्यविशेषाद्षि च उपपद्यते एव का-र्याणां घटाङ्करादीनां रूपादिभेदः, तथा संस्थानविशेषप्र-थापि तत्सामर्थ्यादेव स्यात्, को दोषः, किमर्थमदृष्टक-ल्पनं । यावता हि रूपेण संनिवेशेन वा पुरुषार्थोऽवस्थि-ति लभते, तत्र तावति गुणस्वभाव एव निमित्तं तथैवो-पपत्तेः । बत्स्वभावानुग्रहादेव च शारीरविषयेन्द्रियादिक-

चेतः पूर्वापरभूमिकावस्थायिन कार्यवर्गे धर्मादिकमीपि निमित्तकारणतया प्रभवेत् । अतः परं परिकल्पयन्नीति-मार्गातिगोऽवधीरणीय एव स्यादपि । एतावन्मात्रमष्टगुणं चित्तवर्ति धर्मादिवदेश्वर्यं कदाचिदिमिन्यक्तं यद्धणानामेव सहभावि भवद्योगितान्यपदेशमावहेत् । यत्तु ततोऽधिकं नित्यं कस्यचित्पुरुषविशेषस्य तत्तुकरणभ्रवनादिविधौ सर्गित्यालयेषु च कारणतामुपेयात् तत्मकृतिस्वभावसद्धान्यनितिष्ठमनेकवैचित्रयोपकल्प्यमानपुरुषार्थप्रयोजनमन्नादत्य पृथगभूतमाश्रीयमाणं भिक्तमात्रसाधनमेव ॥ तदाह

श्रस्ति चास्य प्रधानस्य प्रांति द्वस्यान्वयादिना । स्वार्थतादि निषेधेन साधिता पुरुषार्थता ॥ १६ ॥ तेनास्य भोगसंसिद्धिः पुरुषस्य यथा यथा । तथा तथा परिणतिः स्यान्न किंचन दुर्घटम् ॥ २०॥ श्रत एव प्रधानस्य

महत्त्वपरिगामिनः। निमित्तकारगां नान्य-रपुरुषार्थोद्यमादृते ॥ २१ ॥ स्वभाव एव चैषोऽस्य
मृत्रहेतोस्तथेच्चणात्।
चित्तभृमेरधरतः
श्रीरादिविधि प्रति॥ २२॥
निमित्तकारणं कर्म
स्यादप्याद्यस्वभावतः।
ततोऽत्र कुत्र व्यापार
ईश्वरस्योपकल्प्यताम्॥ २३॥
चेतस्यष्टगुणे जातु
जातादेश्वर्यतोऽधिकः।

इति॥

उक्तनीत्या च चिन्मात्रस्य अधिकविशेषानुपपत्तेः । त-था हि जडतापत्तेरैश्वर्याभावात् धर्मादिवचित्तभूमिभागिनो-ऽस्येश्वरस्य कथिमवाभिन्यक्रचित्तावस्थे मूलकारणे महदा-दिकार्यपरिणामाय निमित्तकारणत्वस्रपकल्प्येत । तदत्र पू-र्वत्र परिणामे चेत्पुरुषार्थीचितोत्तरोत्तरविकारकारिणि नि-मित्तकारणं पुरुषार्थतास्वभावः प्रकृतेस्तत्सकलविशेषपर्य-न्तेऽपि विकारराशौ स एवास्तु किमर्धजरतीयन्यायाभि-निवेशेन ॥ तदाह

> रह[नत्व]स्य मुलप्रकृताः वन्तः करण्यारिगः ॥ २४॥

## ईश्वरस्योपकल्प्येत परिणामनिमित्तता।

इति॥

एवं चात्र प्रयोगः-प्रधानं महदादिपरिणामे निमित्ता-न्तरानपेचं पुरुषार्थीपयोगितया भूतविकारपरिणामैकस्व-भावत्वात् । यद्यथा परिगामैकस्वभावं तत्तत्र परिगामेऽन्य-निमित्ता[न]पेतं ततः स्वभावादेव तथा भवति यथा बीजा-विकारणकलापोऽङ्करपरिगामे। यचान्यानपेत्तं न तथा भव-ति न तत्तत्र तथास्वभावं यथा शालिबीजं यवाङ्करे जला-दिरहितं वा बीजम्। तथा च प्रधानं पुरुषार्थोपयोगिमहदा-दिविकारपरिगामैकस्वभावं न तु शालिकीजं यवाङ्कर इव । तस्मादन्येश्वरादिनिमित्तकारणानपेत्तं स्वभावादेव महदा-दिपरिग्रामवत्प्रधानमिति । त्रात्र प्रधानं तावत्समन्वया-दिहेतुभिः सिद्धमेव।स्वार्थतादिनिषेधेन च पुरुषार्थस्वभा-वलमस्योपपादितम् । दृष्टान्तस्यापि वीजादिकारणकला-पस्य न च परं प्रति संदिग्धसाध्यते पचकृतत्वमेव । सा च तदङ्करकरणस्वभावैव, इति न तं प्रत्यपि तस्यास्ता-वत्यास्तथा स्वकार्यकरग्रेन न्याया[अनन्या]पेत्तस्वभावलं संदिग्धमिति।। तदाह

> यद्यथा परिणामैक-खभावं तत्र तत्ततः॥ २५॥ अनन्यापेचि बीजादि-सामग्री यद्ददङ्कुरे।

## महदादिविकारोघ-परिणामस्वभावकम् ॥ २६ ॥ त्रिगुणात्म प्रधानं च तेन सांख्यमनीश्वरम् ।

इति ॥

तत्रैतान्सां ख्यान्त्रत्युच्यते, यथा नावगतो भवद्भिः साधनार्थ इति । यदि हि सर्विविचित्रसंस्थानकार्योत्पादनेषु प्रधानस्येव या पुरुषभोगार्थता सैव निमित्तकारणं किमी-श्वरेगोति उच्यते तत्क्रम्भकारेगापि किं घटकरगों। त-त्रापि प्राधानिकस्य मृत्पिग्डादेः पुरुषार्थस्वभावतावशादेव तथाभृतसंनिवेशवद्धटकरणसामर्थ्यं स्यात् । नहि पृथुबु-भ्रोदराकारसंनिवेशं विना भोक्तरुदकाहरणलभ्यो भोगः सिद्धोत् । तृण्वारिणाद्यर्थिनां वा कर्मभिरेव? तदाकारवत्ता घटस्य भवेत् किं तत्र कुलालेन । अथ प्रधानस्यायमपि स्वभावविशेष एव, यद्धटसंनिवेशादौ दएडचक्रवद्घुद्धिमद-पेचा, तावता प्राधानिकेन कारणकलापेन पुरुषार्थोपयो-गितत्संनिवेशवद्धटवस्तुसिद्धेः । तदेवमेव तनुकरणादि-कारणस्यापि प्राधानिकात्तथास्वभावयोगात् कथं तथाकर-ग्योग्यबुद्धिमद्पेचा नेष्यते । एष हि तावन्न्यायोऽस्ति यदेकत्रैकदा धूमाऱ्योः संबन्धें इवगते इन्यदा अन्यत्र अन्य-योरेव धूमाझ्योस्तथैव संबन्धोऽवश्यभावी, येन धूमान्त-राददृष्टोऽपि अग्निर्मिश्रीयते । तद्नेनैव न्यायेनैकत्र संनि-वेशविशेषे बुद्धिमत्संबन्धप्रतीच्या सर्वत्रैव तथा संनिवेश-

स्य बुद्धिमदिननाभावसिद्धेर्देहादिसंनिवेशादप्यदृष्टस्य तादृशो बुद्धिमतः कथं नानुमतिः ॥ तदाह

पुरुषार्थस्वभावत्वं समस्तार्थिकियासु चेत् ॥ २७ ॥ निमित्तकारणत्वेन प्रधानस्योपकल्प्यते ।

तिहिना क्रम्भकारेण घटोऽपि न भवेत्कथम्॥ २८॥ प्रधानमयमृत्पिग्डा-देव ताद्दक्तभावतः । अथ स्वभाव एषोऽस्य यत्कुलालाद्यपेच्यम् ॥ २६॥ तथेश्वरव्यपेचास्तु देहहेतोः स्वभावतः।

इति ॥

न चापि सहकारिणाग्रुपादानकारणस्थान्तः प्रवेशमात्रादुपयोगविशेषानुसंधानवतः कस्यचिद्व्यापारेऽपि विचित्रा
पुरुषार्थोपयोगिनी रचना उपकल्प्यते । तथाहि यावदिदमितो भवति किंचिद्धिकविशेषात्पुन्तत एवानेन विशेवेण सविशेषमिद्मेव भवति, अपरविशेषयुक्तात्पुनरस्मादेव अन्यदेव अन्यजातीयमेव कार्य जायते, ततः संप्रति

एवंविधमुपयुज्यते तथैव करोमीत्येवं विचारचतुरा मति-र्न स्यात् , तावत्कथं तथाभूतविशेषकरणाय हानोपा-दाने स्याताम् । तथा विज्ञत्वे च सर्वदा तथाभूतकार्यसं-भवो न भवति, तस्य प्रज्ञावतः सर्वदा तत्करगोच्छाया अ-भावात्, ततः सापि तस्यापेचणीयाः इच्छानुसंधानशून्ये-न तु जलभूम्यादिरसेन जपादानान्तः प्रविष्टेनापि कार्यस्य स्थूलतामात्रमविचित्रमेव स्यात्, न त्पयोगविभागप्रयो-जिता अवयवसंस्थानभङ्गाः । विलच्चणा दृश्यन्ते एताः स-र्वास्तथा। न चाप्येता एकान्तविलच्चणा एव, यावदेकार्थ-क्रियोपयोगिन्यः, सजातीया अपि प्राज्ञकृततत्तत्तसहकारिसं-योजनवियोजनवशादुपलच्यन्ते । बुद्धिशून्यसहकारिमात्र-सामर्थ्ये संशयरूपता केवलकार्यस्योचिताः काकतालीयो-Sवयवविभाग एकत्रैव सा .....दन्यत्रान्यादृशतैव भवेत् । यत्पुनरनुगामित्वमवश्यमुपयोगविशोषानुगामिता-नुविधायि सर्वकार्येषूपलभ्यते, तत्तथा नियमेन न स्यात्। तस्मान्मृत्पिग्डायातघटशराबोद्भनेष्टकादिसंनिवेशविभा-गकारी प्रयोजनभेदानुसारितया दृश्यते बुद्धिमत इच्छा-दिव्यापारः प्रज्ञाविशेषमयो, न तु जडविजातीयतापात्रत-या सहकारित्वेन । तथा सति हि स कुम्भकारसंबन्धाद्धद एव वा स्यात् शराव एव वा, न तु कुराडमपीष्टकान्य[च] पि वा । ततो यथाभूतमिच्छति जानाति च कर्तुं ताहमेवात कार्यविशेषोद्दमः। अतं एव संनिवेशस्य विशेषः प्रकृषार्थीः पयोगित्वेनार्थनीयत्वात् न तु पृथुबुधोदराकारत्वादि , येन 'सिद्धं यादगिष्ठशाहमात्र ......' इत्यादि चौद्येत । इच्छया सह संनिवेशस्यापि हि पुनर्हस्ताद्यपेचयानवस्थानात्। ततश्र

तनुकरणभुवनानामन्योन्यानुगुण्यविद एकस्यैव कर्तुस्तथे-च्छामात्रसंनिवेशाविशेषवत्त्वम् । रथादौ तत्त्रणो यद्यप्ययःसं-निवेशविज्ञतापि स्यात् तथापि तस्य हस्तादिव्यापारानभ्या-सादयोयोजने इयस्कार एव कर्ता । भिन्नदेशकालगतविव-र्तितत्वाद्यनुसंधानवतस्तु संहतेन्छामात्रात्कार्यस्य सिद्धौ न सिद्धा विश्वभागे कर्त्रन्तरापेचा, श्रयस्कार इव हस्ताभ्यासा-नपेचणादित्येक एव तन्वादिविश्वकर्ता पुरुषार्थोपयोगित्वेन। तचार्थिसार्थेरर्थनीयत्वं न घटमात्राश्रयेण, कुएडपटशकटा-दिगतत्वेन प्राज्ञशक्तकर्तकतया च तादश एवानुमिताधिक-तो न तु घटकुम्भकारमात्रदर्शी, यथा तार्गपार्गचान्दना-द्यनेकाग्निधूमगतप्रत्यचानुपलम्भप्रवृत्तिमानग्निमात्रानुमाने। अनेकविशेषदर्शने हि सामान्यानिष्ठकार्यकारणभावप्रतिष्ठा-यां विशेषव्यभिचारः सिद्धचितः एकविशेषव्यभिचाराच सर्वविशेषव्यभिचारनिश्रयेन अत्यन्तादृष्टपूर्वशांशपादिवि-शेषानिराकरणात् न सर्वविशेषदर्शनमुपयुज्यते । एवामे-हापि संनिवेशविशेषमात्रस्य तथाभूतचिकीर्षायाश्र अने-कसंनिवेशदर्शनात् सामान्येन कार्यकारणतासिद्धौ कुला-लानीश्वरादिविशेषव्याभिचारानिश्चयेऽत्यन्तादृष्टतनुकरणा -दिचिकीर्षाविश्रोषानिराकरणेन संनिवेशविशोषात् तथा चि-कीर्पामात्रानुमानम्ः इच्छाकार्येषु त्रमङ्गभूतेऽप्यनीश्वरत्वे स-हदर्शनमात्रादपेचोपगमेन किंचिदपीच्छाकार्यग्रपदेशाद्यमी-श्वरस्य अनीश्वरस्य वा सिद्धचेत् ; देहरागादिसहभाव-दर्शने च रूप्यधात्वादौ इच्छावता तत्कार्यं न स्यात् । तदे-वं तनुकरण्युवनानां संस्थानभङ्गीवैचित्रयं तदनुगुणप्रज्ञा-

महिमानं विना कथं प्राधानिकजडवस्तुस्वभावमात्रादुपयो-गविभागनियतमनुगामि चार्थितास्पदग्रुपपद्येत ॥ तदाह

नेवोपादनहत्वन्तः-

प्रवेशात्सहकारिभिः॥ ३०॥ संनिवेशाविशेषोऽपि श्वयः कर्तुमिति च्रमम्। ✓ लोकयात्रानुसंधान-वतीं प्रज्ञां विना नहि ॥ ३१॥ तथा चिकीर्षा च विना विचित्ररचनोद्भवः। स्थूबतामात्रमेव स्या-न्न तु लोकोपयोगिनी ॥ ३२ ॥ < रचना नियमेन स्या-🊃 🌼 द्विचित्रा जातिरूपिग्री।

कुलालसहकारित्व-मात्राचेजायते घटः ॥ ३३॥ न स्याजातु शरीरादि दीर्घमृत्पिगड एव वा।

अत एवार्थनीयत्वा-त्संनिवेशो विशिष्यते ॥३४॥ न घटादितया सिद्धः
सोऽर्थितापरिपूरकः ।
न चेश्वरोऽनीश्वरो वा
प्रकृतोऽत्रागुलच्चगाः ॥ ३५ ॥
वैचित्रयकारी यो यत्र
स तत्रेश्वर इष्यते ।

इति ॥

न च प्रधानस्यैव मूलकारणस्य व्यवसायादिभिव्यक्ति-रस्ति तत्कथं तस्येच्छादियोगः पुरुषार्थीदेशानीतः स्याद यतः प्रवृत्तिर्भवेत्। यद्यपि च बुद्धेरस्तीच्छानुसंघानं च व्यापा-रस्तथापि पुरुषसंनिधानाद्यावन चेत्यमानः प्रकाशमानोऽसौ संपन्नस्तावनेच्छादिरूपतां धत्ते तथालच्यात्वादिच्छानुसंधा-नादीनाम्। अन्यथार्थान्तरमेव तत्स्यात् । तथा च सति न बुद्धिमवृत्तिरेव पुरुषार्था यावत्पुरुषस्य संवेदनन्यापारोऽपि पुरुषार्थः स्यात् न तु केवलं प्रधानमेव संवेदनमेव च पुरुष-स्यार्थः, तस्मात्युरुपनरेपेच्येण प्रधानबुद्धचादिव्यापारस्य पुरुषार्थता न वाच्या , तादशस्य चेष्टानुसंधानरूपत्वामा-वात् न सा युक्ता, इति युक्तमेव । अय सर्वपुरुषसाधारणस्य एकस्यापि बुद्धितत्त्वस्य महत्संज्ञकस्य प्रतिषुक्षमध्यवसाय-लचणवृत्तिः सत्यं भिद्यते , महत्कारणास्मिताजन्मनो वा मनःसंज्ञकरणस्य । एषा अध्यवसायादिवृत्तिः प्रत्येकपुरुष-नियतास्तु, न तया उत्तरकालमाविन्या प्रधानस्य महतो वा पुरुषार्थानुसंधानेन्छावत्ता युज्यते किं तु प्रधानस्यैव

प्रथमिकारकरण एव सर्वपुरुषोद्देशेन सामान्यानुसंघानेच्छा व्यवसायादिवृत्तिः प्रथमा बुद्धिसंज्ञा अस्त्येव, येन तस्यापि बुद्धिपूर्वकारिता स्यात् । तदेव तदिप न युक्तम्, प्रधान्य- [नस्य]सर्वथेव अव्यक्तस्पत्वेनानुपलचणीयवृत्तित्वात् । न च वृत्तो पुरुषेणासंविदितायामिच्छानुसंघानादिरूपत्वं संभव- ति, पुरुषेणापि प्रधानवृत्तेः केन संवेद्यमानता सर्वपुरुषोदेशेन सामान्यप्रवृत्तेः, एकैकेन चेत् तत्तस्य सर्वज्ञत्वं स्यात्, पुरुषार्थत्वं च पूर्ववत्सर्वपुरुषोपयोगि स्वकार्यानुसंघानवत्त्वात् , प्रकाश्यधर्मभूता [या] अ प्रकाशस्थानताया अनन्त- पुरुषसंनिधानानीतत्वादानन्त्येऽपि आश्रयेक्येन अन्योन्योन्मूलनात्पुरुषवद्धत्वासिद्धिः । अथ सामान्यस्पेणीव सर्वज्ञेन च पुरुपविशेषेण सामान्यप्रधानवृत्तेः संवेद्यमानता तत्स एवेश्वरोऽस्तु, तस्यैव विश्वनिर्मित्सा संवेद्या सती संवन्धिनी भवति, इति प्रधानवत् तस्यापि निमित्तकारणतायोगात्सर्वज्ञत्वात्सर्वकर्तत्वाच ॥ तदाह

न च प्रधानस्थेच्छादिः संभवः पुरुषार्थता ॥ ३६ ॥ यतः स्यादस्य बुद्धेस्तु संभवन्नष्यसंभवी । विना संवेद्यतां पुंसः स्तथात्वे पुरुषार्थता ॥ ३७ ॥ पुंसोऽपि स्यात्प्रधानस्याः वाच्या साकेवसस्य तु ।

अथापि मनसो वृत्ति-र्बुद्धेर्वेकैकसंस्कृता ॥ ३८॥ इच्छा नाम कथं सर्व-पुरुषार्थोपयोगिनी। स्यात्के तु सा प्रधानस्य सामान्यस्याखिजान्प्रति ॥ ३६॥ पुंसः स्यात्साप्यसंवेचा नेच्छा वेद्या च कस्य सा। सर्वेषां यदि सार्वज्य-मेकैकस्य प्रसज्यते॥ ४०॥ संकीर्येरन्प्रकाशैक्या-द्रिन्नाश्चाभासमानताः। अथापि सर्वपुरुषा-भिन्नेनैकेन केनचित् ॥ ४१॥ वेद्या सा वैष तर्ह्यकः कर्ता ज्ञाता स चेश्वरः।

इति ॥

अथ न पुरुषस्योपयोगि 'करोमि' इत्येवमनुसंधानवत एव पुरुषार्थत्वं येन प्रधानस्य तदभावात्र स्यात्, अपि त प्रधानं महद्वा तन्मात्राणि वा यदि वा शुक्रशोणिताद्यपि त-

त्स्वभावत्वादेव तादकार्यमाभिनिर्व[ती]यति, यञ्जातं सद्विचि-त्रसंनिवेशादिकं परतोऽर्थक्रियाविशेषार्थी प्रमाता दृष्ट्वा स्त्री-पुंसादिवदन्योन्यं योजयति । कचित्पुनः कर्मवशाच व्या-घातकादीनां काकतालीयेन अन्यथा वा संनिपातो भवेत्त-तः पुरुषभोगार्थामिव कारणानां प्रवृत्तिरित्युपचारेण पुरु-षार्थता उच्यते, तदेतदिप न युक्तं। यत एवं सित वस्तुतो निमित्तकारणाभावात् स्वातन्त्र्येण स्वभावादेव कारणानां तथाविधकार्यविशेषकारितेति दृष्टे प्रकृतिपुरुषान्तरे तमेव पु-रुषं प्रत्यपि तेषां कथं कार्यकरणाय प्रवृत्तिन भवति । अथ भवत्येव प्रकृत्यैकस्य । ननु एकस्य प्रकृतिपुरुषान्तरज्ञाना-देव सा निरुध्यते , सर्वपुरुषसाधनत्वं कस्य[स्याः]प्रकृतेरेक-रूपत्वात् अष्टानां प्रकृतीनां, तदस्त्वासां; शुक्रशोणितादेस्तु मुक्ताभिमतं पुरुषं प्रति कसाद्देहात्मककार्यजननं न भवेत्। अथ तस्यापि तद्भवत्येव किं तु पुरुषस्य कृतार्थत्वात् न त-दुत्पन्नमतिसंवेद्यतां याति । तदेतदेवं स्यात् , यदि पुरुषस्य बुद्धिसंवेदनाय स्वरूपातिशयलच्याः कश्चिदुद्यमः स्यात् , स चेदानीं कृतकार्यत्वात् तस्य निवृत्तः , इति यावता सर्वदा निरमित्रायो निरुद्यम एव चैकरूप उदासीनः पु-रुषो न तस्यैकदातिशययोगोऽन्यदा तिश्रवृत्तिः कूटस्थ-ताहानित्रसङ्गात् । केवलं बुद्धेः कर्मवशात् प्रतिपुरुषं वृ-त्तिविशेषोऽन्तःकरणस्य वा नियतो , येन मुक्तपुरुषस्या-परबुद्धिवृत्तिः संवेदनमनुभवति , अन्यथा एकात्मीयाभि-मत्बुद्धिवृत्तिभोगानिवृत्तेः , ततः पुरुषस्य अर्थित्वानर्थि-त्वविभागाभावात् नित्यनिर्धेक्तस्वभावस्य अन्तःकरणमा ः त्मकर्मानेयतं केवलं बद्धावस्थायां कर्माभः संवेदं भवेत्

मोचदशायां तु नोत्पद्यत एव , अन्यथा कर्मणां ताद-वस्थ्यात् कथं न नियतमस्तुतपुरुषसंवेद्यता स्यादेव, न हि पुरुषाणां कर्म नियामकम् अपि तु अन्तः करणस्यैव । तदे-वं स्वकारणस्वातन्त्र्यादेवोत्पन्ने सान्तः करणे देहे नानर्थि-त्वात् तस्य पुरुषसंवेद्यता स्यादेव, न भवतीति नोपपन्नं तस्य संवेद्यस्वभावत्वात् । अथ चीणकर्मणोऽन्तःकरणस्य न संवेद्यतास्वभाव उच्यते , तदत्र किं प्रमाणम् । कर्म[भावा] भावाभ्यां च तदानीं बन्धमोत्ताभ्युपगमः स्यात् , न सं-योगवियोगाभ्यां , ततश्च दर्शनचतिः । न चापि कर्माणि करुणयापि दानादीनि ज्ञातपुरुषान्तरस्य निरमन्ति, राग-द्वेषप्रयुक्तानां कर्मणां बन्धकत्वाभ्युपगमे रागादिभावाभा-वकृतवन्धमोत्तवादिदर्शनाश्रयणमेव स्यात् , इति स्वाभा-विकपुरुषवादे ज्ञातपुरुषविवेकस्यापि बुद्धिसंबन्धपरिहारा-योगादनिर्मोचापत्तिः , इत्यपरबुद्धिमत्पुरुषप्ररेग्ययेव सा मूलकारणस्य संसारोपयोगिसंनिवेशविशोषकरणे पद्यत्तिक-पपन्ना, - इति निरवद्य एव प्राक्तनहेतूपन्यासः ॥ तदाह

न लोकयात्राभिप्रायाः

जनयेद्दीजमङ्कुरम् ॥ ४२ ॥
किं तु स्वभावात्सा तस्य
सामग्री हेतुरीदृशः ।
यज्ञातं योग्यमन्योन्यं
योजयेदुद्धिमाञ्जनः ॥ ४३ ॥

अस्य तेनोपचारेगा पुरुषार्थत्वमुच्यते । इति चेत्तत्समाप्तेऽपि पुरुषार्थेऽपि तं प्रति॥ ४४॥ खकार्यंपरिखामान्न विरमेन्मुलकारणम्। श्राहो न विरमत्येत-त्परं प्रकृतिसप्तके ॥ ४५ ॥ परिणामात्तदेकं हि सर्वान्युंसः प्रतीष्यते । तथापि देहभूतादेः परिगामः स्वभावतः॥ ४६॥ पूर्ववन्न भवेत्कसा-त्तं मुक्राभिमतं प्रति। अथापि स भवत्येव किं तु तेन न युज्यते ॥ ४७ ॥ मुक्रपुंसा कृतार्थत्वा-दनर्थित्वात्स केवलः। नैतन्नार्थित्वमस्यास्ति जातु पुंसोऽथ चेतसः ॥ ४८ ॥

१ तयेति पाठान्तरम् ।

अर्थित्वविगमान्न स्या-द्भयः पुंसा समागमः। तदेतदपि न न्याय्यं जाते देहस्थचेतिस ॥ ४६॥ संवेद्यैकस्वभावत्वा-त्तस्य कर्मचयान्न चेत्। तत्स्वभावत्वमेव स्या-न्मोचः कर्मचयाश्रयः॥ ५०॥ स्युज्ञातपुंविवेकानां कर्माग्यपि कृपादितः। न रागात्तानि चेदेवं मोचो रागच्याद्भवेत्॥ ५१॥ तथा च दर्शनलाग-स्तन्न युक्ता स्वभावदक्। तसात्प्रसिद्धं तन्वादि बुद्धिमत्कर्तृपूर्वकम् ॥ ५२॥ संस्थानभेदादिखेत-न्निरवद्यं प्रसाधनम् ॥ ५३॥

इति॥

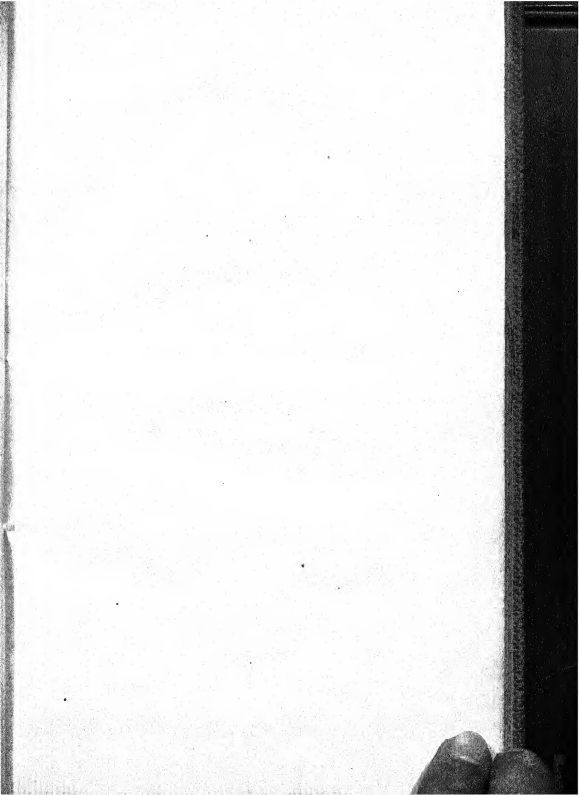
स एव हेतुः परमेश्वरं प्रति

प्रयुज्यमानः स्वनिवेशितात्मना ।

न हेतुदोषैः परिभूयते मनाक् परोऽपि वा केवलमेतदुच्यते ॥ ५४॥ समुज्ज्वलन्न्यायसहस्रसाधितोऽ-प्युपैति सिद्धिं न विमृदचेतसाम्। महेश्वरः पाणितलस्थितोऽपि सन् पलायते देवहतस्य सन्मागः॥ ५५॥ स्वारमेवायं स्फुराति सकल-प्राणिनामीश्वरोऽन्तः कर्ता ज्ञातापि च यदि परं प्रत्यभिज्ञास्य साध्या। सा चास्माभिविहितघटना-न्यत्र किं त्वीश्रसिद्धि-द्वेते अप्यस्तीत्याचितमधिकं भाति वह्निर्निशीथे ॥ ५६ ॥

इति श्रीमन्महामाहेश्वराचार्योत्पलदेवेनोदयाकरस्चुना विरचिता ईश्वरासिद्धिः समाप्ता ॥

श्रीमत्करमीरभूभर्तुराज्ञया प्रीतये सताम् । मधुद्धदनकौलेन संपाद्ययं प्रकाशिता ।।



अयं ग्रन्थः

'परिडत विश्वनाथ एंड सन्स फोटाग्राफर्स ग्रोपाइटर्स इत्यादि' इत्येतैः स्वकीये 'काश्मीर प्रताप स्टीम प्रेस श्रीनगर'

> इत्याख्याख्याते ग्रुद्रणायन्त्रे सम्मुद्रितः

## संबन्धासिद्धिः

श्रीमदाचार्योत्पलदेवविराचिता।

भेदाभेदात्मसंबन्धसहसर्वार्थसाधिता।
लोकयात्रा कृतिर्यस्य
स्वेच्छया तं स्तुमः शिवम् ॥१॥
भावभेदादिसंबन्धमयेन वपुषोन्मिषन्।
जयत्येकोऽपि विश्वातमा
प्रकाशः परमेश्वरः॥२॥

इह भावानां संबन्धो विचार्यते, कस्तावत्संबन्धशब्दा-र्थः संसर्गः संपर्कः संश्लेषः संबन्ध इत्यप्युक्ते न विवृतः संबन्धार्थः प्रतीयते । किं नैरन्तर्यं संश्लेष उतान्यत्किचि-त्। नैरन्तर्यं चेत् द्रस्थयोः पितापुत्रयोः स न स्यात्, अयः-शालाकयोः संनिकृष्टयोर्विश्चद्रन्ययोरिप च स्यात्। अथ द्विष्ठः

१ ख॰ भेदात्मेति पाठः।

पदार्थः कश्चित्संबन्धः । तत्रापि द्विष्ठतैव संबन्धता चेत् त-द्वित्वद्विष्ट्थवत्वादेरिप सा स्यात्। न चायमर्थः संबन्धश-ब्दस्य अवयवार्थानुरोधांदुत्तिष्ठति अपि तु तैलपायिकाशब्द-स्येव संकेतमात्रात्। अथ संबन्धशब्दार्थ एव न द्विष्ठता श्रिप तु सोऽन्य एव केवलं संबद्धयोरेव संभवतीति द्विष्ठ उच्यते , स तर्हि स्वरूपेगीव स्पष्टमुच्यतां संबन्धः संश्लेष इत्यादिपर्यायागामयमर्थ इति । अपेचापारतन्त्र्यादिरपि न चान्यः संबन्धार्थो द्विष्ठत्वन्यायेनैव सोऽर्थाचिप्तः स्यात् । न चाप्यर्थाचिप्ततास्य , न हि जडयोः संवन्धिनोरपेचार्थी घटते पारतन्त्र्यार्थो वा । अथाप्यङ्कर एव बीजमपेचते बीजे वा परतन्त्रो भवति , तदायत्तत्वादेस्तदात्मलाभस्येत्येतद-पि न सम्यक् ; उपचारो ह्ययमपेत्रत इव परतन्त्र इवेति स्यात् , न तु जडस्य मुख्यैवाकाङ्का प्रार्थना चेच्छैव विशि-ष्टा अपेत्ता पारतन्त्र्यं वा परप्रवस्ता परकीयविनियोगा-काङ्का स्वेच्छाचरणनिरोधलत्त्रणः संकल्पविशेष एव सं-गच्छते , अलब्धात्मनश्रात्मलाभार्थमपेचादि कथ्यते, न च तदानीमद्विष्ठत्वात्संबन्धार्थोपपत्तिः; तस्मान्सुक्रकण्ठमेव मु-ख्यः संबन्धोऽभिधातव्य इति । तत्रोच्यते संबन्धः संपर्कः संश्लेष इत्येते पर्यायास्तावद्भवन्ति, स च संश्लेषार्थोऽनेक-स्येकता कथ्यते , न त्वनेकतेव नापि एकतेव अपि तु उ-भयावस्थापेँचोऽयमर्थः संबन्धः। अत एव न बहुनामेकः संबन्धः । यदि हि अनेकत्वमात्रमेकत्वमात्रं वा संबन्धः

<sup>ा</sup> स॰ प्तदुत्तिष्ठतीति पाठ:। २ स॰ पु॰ सोऽपि ह्रयोरिति पाठ:। ३ स॰ अर्थलाभेति पाठ:। ४ स॰ पु॰ पेत्तयेति पाठः।

स्थात् , तद्धद्नामपि एकतापत्तौ एकतानापत्तावपि वा स्यात्, एकमात्रस्यापि च स्यात् । यदा पुनर्नेकस्यैकता संबन्ध उभयापेच्या तदानेकापेच्यादेकमात्रस्येव न संबन न्धः, एकापेचणाच नानेकस्यैव पृथिकस्थतस्य । न चापि ज्यादीनामेकः संबन्धः , त्रयाणां हि भिन्नभेदावधिकृतद्वै-राश्याश्रयात्परस्परं भेदात् , तेषां च संबन्धस्वरूपस्थिता-वपेच्यात् , एकस्य द्वितीयेन सह यैकता न सा तृतीयेन सह , तयोद्धितीयत्तीययोभेदादपेचणाच ; ततो बद्दां शतादिसंख्यानामपि प्रतियुगलमेवैकः संबन्ध उद्घोष्यते,-इत्येवं द्वयोरेकात्मेति संबन्धशब्दार्थोऽवयवानुसारेगीव व्य-वास्थितः । संशब्देन सहार्थवृत्तिना समानार्थवृत्तिना वा ब-न्धिना च देशान्तरपरिहारपूर्वकैकदेशावस्थानार्थेन विस्प-ष्टमुक्नैय स हानेकस्यैकता। केवलमनेकस्य एकता संभवेत्र-वेति पर्यालोच्यते, तत्राग्रं संबन्धोऽनेकधा प्रतीयते , पि-तुः पुत्रः , राज्ञः पुरुषः , वृत्तस्य शाखा , धवश्च खदि-रश्र, नीलग्रुत्पलं, देवदत्तः काष्टैः स्थाल्यामोदनं पचति, घटस्याभावः , अस्मादिदमन्यत् ,- इत्येवमादिना रूपेण । तथा निपर्ययेगापि पुत्रस्य पिता , पुरुषस्य राजेति । तत्र किमिदं श्रुतीतिमात्रम् उत वस्त्वेव एवंभूतं प्रतीयते । तत्र यदि यतीविमात्रमेतत् वस्तुस्वरूपं तर्हि वक्तव्यम्।

तत्राचचते, चस्तु बटादि स्वात्ममात्रपरिसमाप्तमन्यो-न्यव्यावृत्तमित्थमेव हि स्वात्मावभासिना प्रत्यचेण प्रतीय-ते कल्पना कल्पितैव सा । ते हि 'श्रामिश्राः स्वयं भावास्ता-न्योजयति कल्पना ' इत्याहुः, तथा नीलमुत्पलमिति शाब्द्या कल्पनया परं नीलोत्पलयोरेकात्मता प्रतीयते, न तु वस्त्ववभासिना निरंशोत्पलस्वलच्चणविशेषालंम्बनेन प्रत्यचेण प्रमाणेन । तथा चाहुः

'संयुज्यन्ते न भिद्यन्ते स्वतोऽर्थाः पारमार्थिकाः । रूपमेकमनेकं च तेषु बुद्धेरुपस्रवः ॥'

इत्यादि । नच अनेकस्यानेकतासहभाविनी एकता युज्यते भावाभावरूपत्वेन विरुद्धत्वात् । अनेकस्मादुपाद्गनादेकम् एकस्माद्रा अनेकम् अन्योन्यासंसृष्टमेवात्ममात्रपर्यवसितमु-द्भवेत । यथा विज्ञानसन्ततौ व्यवस्था केषांचित् , तत्र हि शब्दस्पर्शादिज्ञानलच्चणेभ्यः समनन्तरप्रत्ययेभ्य एकमै-न्द्रियकं विकल्पज्ञानम् । एकस्माद्वा समनन्तरप्रत्ययात् प-श्चापि शब्दादिविषयाणि जायन्ते । या पुनरेकता अनेकता च समानाश्रया सा प्रमाणवाधिता, भावस्य वाभावता; केवलमित्थंरूपयेव अनया कल्पनाप्रतीत्या सांसारिकन्य-वहारनिर्वर्तनार्थमर्थाः परस्परव्यावृत्ता अपि कार्यकारण-रूपत्वेन अवास्तवेनैव प्रतिपाद्यन्ते । राजपुरुषयोरन्योन्यं स्वरूपविशोपिक्रयैव एवं निरूप्यते स्थाल्यां काष्ट्रिरित्यादौ चः अत एव प्रतीतिकाल एव सामान्यस्येव संबन्धस्याभ्युप-गमः। वस्तुस्वरूपविपरीतत्वेन च प्रतीतिस्तद्वदेव भ्रान्ति-विषयैव, केवलं बाधप्रवृत्ताविप उपकार्योपकारकस्वरूपवि-शेषावभाससंलग्नत्वादस्य अमस्यावयविश्रमस्येबानिवृत्तिः सर्पश्रमवत् । तत एव भ्रान्तेरप्यस्याः संवृतिसंज्ञया व्यप-देश इति।

तत्रोच्यते प्रतीतिस्तावदनेकैकरूपतायां संबन्धाभिधा-नाय भवद्भिरप्यभ्युपगतैव , येनोक्सम्

१ ख॰ पु॰ लम्बनप्रसचिति पाठः । २ ख॰ पु॰ मिद्दश्यते इति पाठः ।

'इत्यमिश्राः खयं भावास्तान्योजयति कल्पना ।' इति । कल्पनारूपत्वं च नास्या दोषः । घटोऽयं पटोऽय-मित्यपि विकल्पः कल्पनैव । अथात्र प्रत्यचावभासोऽपि त-था घटपटादिरूप एवेति न कल्पनात्वम् । इहापि राज्ञः पुरुषः स्थान्यामोदन इत्यादावपि प्रत्यचावभासो न तथे-ति कुतोऽवगतम् । अवश्यमेव च प्रत्यचावभासोऽप्यत्र तथैवाभ्युपगन्तव्यः, अभ्युपगत एव वा भवद्भिः येनोक्सम् 'अर्थाकारमतिभाससंलग्नत्वाद्वाधकेनापि दुरुद्धरोऽयं अमः' इति । न हि अर्थप्रतिभाससंलग्नत्वाद्धाधकेन अपि त्वर्थ-प्रतिमाससादृश्यसद्भावमात्रात् । रजतश्रमेऽपि शुक्तिकासा-दृश्यसद्भावोऽप्यस्त्येव, सादृश्यैविषया एव हि सर्वा भ्रान्त-यः सादृश्यव्यतिरेकेण चान्या अर्थप्रतिभाससंलग्नतयैव युक्ताः, यदर्थप्रतिभासशरीरमेवंभूतमेव ऍवंरूपेर्शेव व्यव-हारियत्रा विकल्पेन व्यवहारियतुग्रुपपन्नम्, अन्यथाभूती-कृते एव अर्थाभासे परस्परखरूपान्नुप्रविष्टखात्ममात्रपर्यव-सितार्थनिष्ठतामापादिते यदि परमयं संबन्धविकल्पः सामा-न्यादिविकल्पवित्रवर्तेत नान्यथा। न च विकल्पोऽर्थप्रति-भासाद्भिनः , निर्विकल्पत्वदृषगादिश्वरप्रत्यभिज्ञायाम् । एवं 'राज्ञः पुरुष' इत्यादाववभास एवानेकस्यैकात्मताप्रथारूपो-Sभ्युपगन्तृत्यः स्थूलप्रतिभासवत्, स तूपपद्यते न वेत्ये-ताबद्विचार्यते, तत्र चिन्मात्ररूपस्यैव पारमार्थिकस्य वस्तुः नो विश्वात्मता। तसीव चिन्मात्रस मायाशक्रियभावादभे-दाख्यात्युत्थापनेन विश्वस्य तत्त्वभूतश्चवनाद्यात्मवैचित्र्येगा-

१ ख॰ पु॰ इत्यसिद्धा इति पाठः। २ ख॰ पु॰ श्रामास इति पाठः।

३ ख॰पु॰ सदशेति पाठः । ४ ख॰ पु॰ एकेति पाठः।

४ ख॰ पु॰ वेद्यतेति पाठः।

न्योन्यविभक्तता, इतीश्वरप्रत्यभिज्ञायां विस्तरेग प्रतिपादि-तम्,-इति तत एव परीच्यं नेहोपन्यस्यते। ऋसिंश्वार्थे सिद्धे नैकैकतारूपः संसार एव संबन्धशब्दार्थानुप्रविष्टः, इति नास्त्येवात्र दीनता, केवलामियाद्विमृश्यते यदेकचिन्मात्ररू-पत्वेनानेकात्मनो वस्तुभेदस्यैक एव संबन्धः स्यात् य एव राजपुरुषयोः स एव पितापुत्रयोः स्थाल्यादीनां चेति, अने-कश्रेष्यते । तदत्राप्युच्यते स्यादेक एव सर्वेषामिति। यद्येक-तामात्रमेव संबन्धः स्यात्, यावतानेकतांशादंशेनेकता संब-न्धः। ततश्च राजपुरुषोपरक्षेकतान्यः संबन्धः पितापुत्रोपरा-गोपलच्याविलच्या एव ; अत एव मायादशायामेवाच्या-तिभेदप्रधानायां संबन्धपदार्थसद्भावः, विश्वात्मतायां पुनः पूर्णैकतैव न तु संबन्धार्थः कश्चित्।तत्रापि कदाचित्परापर-देशायामपरभागापेच णाद्गौ णवृत्त्या संबन्धार्थः संभवेत्, उ-पकार्योपकारकयोरेव च विशिष्टयोः संबन्धः विशिष्टरूपः, स च प्रतिपादनीयोऽवश्यमेव, तदप्रतिपादने तयोरुपकार्यो-पकारकयोः ऋमिकयोयौँगपद्येन प्रतीतिहीनोपादानार्थम-न्यथा न घटेत, ततश्च व्यवहारलोपः स्यात्। न चोपकार्थो-पकारकयोरिप खाधीनः कश्चिदुपकारार्थः, इत्यपीश्चरप्र-त्यभिज्ञायामेव विस्तारितम्। ततश्च चिन्मयेश्वरेच्छैव सा ता-दृशी यथा पदार्थी तो तथापकार्योपकारको भवत इति तल्लग्नयोरेव तयोर्द्रयोर्द्रयोरर्थयोः ऋमिकयोरिप एकबुच्चु-पारूढयोरेकपरामर्शात् तयोरेवान्यरूपयोयींगपद्येन प्रकाश-नं व्यवहारसिद्धये तदिच्छयैव विधीयते, इति न काचि-

१ ख॰ पु॰ यथेति पाउः।

त्खएडना । स च संबन्धो द्वयोरेव भवति न बहुनां, ब-इनां हि किमेकैकसान्यैरनेकसंख्यैर्युगपदेव किं वा बहुनां मध्ये एकस्य एकैकेन। तत्र यद्येकैकस्यानेकसंख्येस्तरिक ते-**ऽनेकसं**ख्या एव एकपरामर्शगोचराः अथानेकपरामर्श-विषया राज्ञः पुरुषः राज्ञो हस्त्यश्वरथपदातय इति । द्र-न्द्रेऽपि हस्त्याद्यनेकत्वेऽपि परामशिस्यैक्यात् द्वन्द्वाख्यः शब्द एव , हस्त्यादिशब्दा वर्णतुल्याः । एकपरामर्श-स्थितो हि शब्द एको भवति । तदेकशब्दाध्यासादर्थी-Sप्येक एव । अत एव वस्तुशब्दबुद्धय एता,-इति द्वन्द्वा-र्थस्येकस्य स्त्रीलिङ्गत्वात् तद्विशेषो नोपात्त एव । एतच्छ-ब्दः स्त्रीलिङ्ग एव भवति , न तुं 'एता' इत्येकशेषनिर्देशो-Sयं येन नपुंसकैकशेषः स्थात् । बहुवचनं चात्र दारा इ-तिवद्वयवाद्यपेत्तया, इत्येवमत्र द्वयोरेव संबन्धः । इह तु राज्ञो हस्ती चाश्रश्र रथश्र पदातिश्र, इत्यनेकपरामशिविषय-त्वेऽपि यावन्तो हस्त्यादीनां परामशीस्तावन्त एव राज्ञः,-इति तत्समुचयार्था एव चशब्दाः । अन्यथा चशब्द-स्याभावे राज्ञ इत्यनुकर्षणं विना हस्तीत्यनेन सहैकपराम-शीनिमजनैकीभूते राज्ञि परतत्रे पुनर्विवेकमनापाद्यमाने के-न सहाश्वादीनां संबन्धः स्यात् ततश्चोपचारेण हस्त्यादी-नां सामानाधिकरएयं प्रतीयते । त्र्रथवा सामध्यीचशब्दा-भावेऽपि समुचयमतीतो एकैकं स एव संबन्धो हस्त्यादीना-मन्योन्यमपि च सत्ताक्रियां प्रति समुचीयमानतासंबन्धश्रश-ब्देनावद्योत्यते। ऋर्थप्रतिभासोऽपि चायमित्थं स्थितोऽयम-

१ क० पु० विषया एकपरामशीविषया इत्यधिकः।

२ ख॰ पु॰ नन्विति पाठः । ३ ख॰ पु॰ अथ चासेति पाटः ।

न्यथेति नापरामृष्टो व्यवस्थापयितुं शक्यते परामशीव-रहितस्य प्रतिभासस्यासंभवादेव । न हि मार्गगतिप्रवृत्त-स्यापि पार्श्ववर्तितृ णादिवस्तु स्पर्शस्त्रपादिप्रतिभासाः परा-मर्शरहिताः सत्त्वेनाभ्युपगन्तुं पार्यन्ते स्मर्यमाणत्वाभावात्। नापि तेषां तदा चच्चरादिकारणसामग्रीसद्भावेनानुमान-सिद्धा सत्ता युज्यते मनोवधानाभावात् । तद्भावेऽवश्यंभा-वी तदानीं तृणादिपरामर्श इदानीं च स्मरणम् । एतच प्रत्यभिज्ञायां निर्णीतम् । एवं च विमर्शमय एवार्थप्रतिभा-स उपपन्नः । विमर्शश्च यथाग्निर्धृमे इति भवति , तथा सं-स्कृतस्य प्रमातुरस्य धूमस्याग्निः कारणमस्य धूमः कार्य-मित्यपि भवति , — इत्येवमेकात्मतापत्तिपर्यन्तोऽवभासन-च्यापारोऽर्थेषु ज्ञानानां, न तु परस्परासंलग्नता प्रकाशमा-त्रात्परिसमाप्यते । परस्परविशेषगाविशेष्यभावपरामर्श ए-वानेकैकतारूपसंबन्धपरामर्शः । एकपरामर्शव्यापाराविष्ट एव सांसारिकव्यवहारेषु मायीयः प्रमाता न तदानीमेव परामशीन्तरस्पर्शमप्यहीत चिदैक्याख्यातिभेदनिबन्धनवि-कल्पनपरामर्शात्मकत्वान्मायाप्रमातृणामित्येतदपि ईश्वरप्र-त्यभिज्ञायामेव प्रपश्चितम् । व्यवहारे राजा पुरुषो वा प्रा-धान्येन जिज्ञासितः प्रतिपिपाद्यिषितश्च भवेदिति स एव विशेष्य उच्यते परश्च विशेषणामित्यत्रापि न काचित्च-तिः। द्वयोश्रेक्येऽपि विशेषणं विशेष्यीकृतस्वरूपं विशे-ष्यात्मना चकास्ति स्वरूपेणापि चावभाति 'राज्ञः पुरुष' इति । 'राजपुरुष' इति तु विशोषसभूतो राजा सर्वथा परिहारितस्वरूपो विशेष्यात्मतामेवैकान्तेनापन्नः प्रथते,-

इति न तत्र संबन्धवाचोयुक्तिः । नीलमुत्पलमित्यत्रापि उ-त्पलान्तः प्रविष्टं नीलिमिति नीलवदुत्पलं प्रधानम् । स्था-ल्यां काष्टेरित्यत्रापि कत्रीश्रितां क्रियाम्रपत्तीनाः स्था-ल्याद्यः प्रकाशन्ते । 'घटस्याभाव' इत्यत्रापि अभावो विकल्पबुद्धावन्तर्नीतघटः प्राधान्येनावभाति । ' अयम-स्माद्न्य ' इत्यन्यार्थोऽन्यत्वापरित्यागेनैवान्तर्नीतापरान्या-र्थो विशेष्य इति । एवं सर्वत्रानुमन्तव्यम् । क्रियाकारक-संबैन्धे तात्कालिकोपकार्योपकारकमावमयसंबन्धामासः , शेषसंबन्धे तु स्मर्थमाग्गोपकारमयः स्मरगावस्थायामपि च पूर्वदृष्टार्थावभास एव परामशैंक्यादित्युक्तम् । न केवलं च संबन्धमयैकतास्पर्शिपरिमितमायामातृपर्यवसायी वस्तु-प्रकाशनव्यापारो , यावदनन्तचिन्मयशिवतावभासविश्रा-न्तैव प्रतिच्चगं वस्तुसंवित्क्रिया । न च संविदः ऋमोऽ-स्ति एकेवैकत्रैव चर्णेऽर्थप्रकाशना, सैव संबन्धशिवता-मयमेव स्वरूपमाविष्करोति ,-इत्युच्यते । तथा चार्चार्यध-मेकीर्तिः

'बहिर्मुखं च तज्ज्ञानं भात्यर्थप्रतिभासवत् । बुद्धेश्र प्राहिका बुद्धिर्नित्यमन्तर्भुखात्मनि ॥' इति । अन्तर्भुखेति , आत्मनीति च स्वसंवेदनमर्थामासग्रू-न्यमपृथग्भृतं चोक्रम् । तथा प्रत्यभिज्ञायाम्रकं

'या चैषा प्रतिभानन्तपदार्थकमरूषिता। स्रक्रमानन्तचिद्र्पः प्रमातास महेश्वरः ॥'(ई०प्र०१।७।१) इत्येतत्तत्रैव वितत्य प्रदर्शितम् । यदप्युक्तं 'प्रतीतिकाल

१ ख॰ पु॰ संभिन्न इति पाठः । २ ख॰ पु॰ भावार्थेति पाठः।

एव सामान्यस्येव संबन्धस्याभ्युपगम ' इति , तन्न केवल-मस्य यावत्सर्वस्यैवार्थस्य बोधबहिर्भूतस्य कस्यचिद्भावा-त्। सामान्यं चैकमनेकमयं वहिरिप पृथगेव सामान्यनिकु-रम्बरूपेभ्यः स्वलंबर्णभ्यः । तचैकेनैव शब्देनानियतस्व-लच्चणाश्रयत्वेन प्रतिपाद्यते , तच कल्पितस्वलच्चणसंबन्ध-मेकशब्दप्रतिपाद्यमेव गौरिति । अत एव समवायाख्यः संबन्ध उच्यते । सामानाधिकरएयेऽपि द्वयोरेकनिष्ठता । तत्र चैकं तद्वस्तु श्रस्तिवाक्यप्रतिपाद्यं नीलग्रुत्पलमिति । संबन्धः पुनर्द्वयोविंशोष्येक्यता न त्वेवं वस्त्वन्तरं प्रकाश-ते ,- इत्ययं विशेषः । सामानाधिकरएयेऽपि वा नीलम्रुत्प-लमिति विशेष्योत्पलनिष्ठतैवेति संबन्धतैव । सामान्याद्धा-न्तिविषयः संबन्धः ,- इत्यपि यदुक्तं तद्प्यत्यल्पग्रुक्तम् । विश्वमपीदं चिदभेदाख्यातिमयञ्जान्तिपदमेव । आन्ताविप चास्यां पुनः स्वमद्विचन्द्रादिवद्भान्तता नास्ति संवादादिति सर्वमेतित्रणीतं टीकायाम् । तदेवं पूर्णिचित्स्वरूपपर्यालोच-नाचमास्तावन्मात्राभिनिवेशेन संबन्धपदार्थग्रत्याख्यानका-रिणोऽसंबद्धाभिधायिन इति । [ तदाह्य]

श्रपेचा पारतन्त्रयं च न संबन्धो जडात्मनोः श्रसंभवादात्मलाभेऽ-प्युपचारो न लच्चगा॥ श्र श्रसतामात्मलाभोक्ने-द्विष्ठतेवं च हीयते।

१ ख॰ पु॰ लच्चणः इति पाठः।

रूपसंश्लेष एवैवं संबन्धार्थः स्थितः स च ॥ २॥ नानन्तर्यमसंबन्धा-त्तथात्वेऽयःशलाकयोः। तेनानेकस्य रूपस्य श्लेष ऐकारम्यमेव सः ॥ ३॥ नैकस्यैक्ये ऽप्यनेकस्य बाध ऋाहुर्यथा परे। इत्यमिश्राः खयं भावा-स्तान्योजयति कल्पना ॥ ४ ॥ यतो न कल्पनामात्रं तावदेतदवारणात्। सर्पभ्रान्तेरिवाभास-लग्नत्वात्तन्निवारगम्॥ ५॥ यसादाभासत्तग्नत्वं । नाभाससदशार्थता । किं त्वाभासानुसारित्वं भ्रान्त श्राभास एव तत् ॥ ६॥ इत्थमाभास एवासि-न्ननेकस्यैकतादृशि।

वाच्योपपत्तिः साप्युक्रा प्रत्यभिज्ञानये स्फुटम्॥७॥ एवं च सति वस्तूनां चिन्मात्रवपुषां सताम्। मायानिर्मितभेदाना-मप्येकत्वमदुर्घटम् ॥ ८॥ तत्रापि यः परामर्शः विषयो लौकिकस्य सः। चिद्भेद्प्रथारूप-भेदसारस्य वेदितुः॥ ६॥ व्यापारोऽनेन रुद्धोऽसौ न विकल्पान्तरं स्पृशेत्। विकल्पान्तरसंस्पर्शे मातृभेद्प्रसङ्गतः॥ १०॥ तदेकामश्वर्त्येक. शब्दाध्यासवशाद्वजेत्। अनेकोऽप्येकताम**थों** यथा घटपटाविति ॥ ११॥

इत्यस्ति तावदन्यश्च विशेषगाविशेष्ययोः।

संबन्ध उपकारार्थः

स ज्ञातुमुपयुज्यते ॥ १२ ॥

बहुत्वेऽपि भवेद्वित्वं

विशेषगाविशेषयोः।

द्विविमर्शभुवो यद्द-

द्राज्ञोऽश्वरथपत्तयः॥ १३॥

विमर्शो राज्ञ इत्येकः

स्रतामान्योन्मुखः परः।

खामिसामान्यसंबन्ध-

सहः पुरुष इत्ययम् ॥ १४ ॥

राज्ञः पुरुष इत्येष

पश्चात्संबन्धगोचरः।

कल्प्योऽनेनाथ वा कल्प्यो

पूर्वी ते सर्वथा त्रयः ॥ १५ ॥

षष्ट्यादिवाच्यः संबन्धो

विनिविष्टो विशेषणे।

विशेष्येकत्वमापन्ने

स्वं च रूपमनुज्भाति॥ १६॥

एकहान्या प्रधानेन शुद्धेनान्यान्ययोगिता । स्यादुग्रस्य यथा राज्ञः पुरुषो ब्राह्मग्रस्य च ॥ १७॥

तथान्येन प्रधानेन
येकतान्यापरेगा वा।
संबन्धाख्या गुग्रस्य स्याद्राज्ञोऽश्वः पुरुषो यथा॥ १८॥

इति संबन्धगत्युक्ता मायीयज्ञातृनिष्ठिताः । धियो विभिन्नार्थदृशो व्यवहारप्रवर्तिकाः ॥ १६ ॥

न परं तास्तथा भ्रान्ताः सर्वो श्रपि प्रतिच्रणात् । स्वसंवित्संज्ञकानन्त-चिद्रिमशेप्रतिष्टिताः ॥ २० ॥ उक्तः स्वसंवित्सिद्धोऽयं निर्वाध उपयोगवान्। संबन्धः प्रत्यभिज्ञायां पूर्णः परिकरः पुनः॥ २१॥

इति श्रीमदुद्याकरपुत्रोत्पळदेवाचार्यविरचिता संवन्धसिद्धिः समाप्ता ॥

श्रीमत्करमीरभूभर्तुराज्ञया प्रीतये सताम्। मधुसदनकौलेन संपाद्येयं प्रकाशिता ॥

--:=::--



#### THE

#### **ISWARAPRATYABHIJNAKARIKAVRITTI**

by

#### RAJANAKA UTPALA DEVA

ईश्वरप्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तिः

श्रीराजानकोत्पलदेवकृता



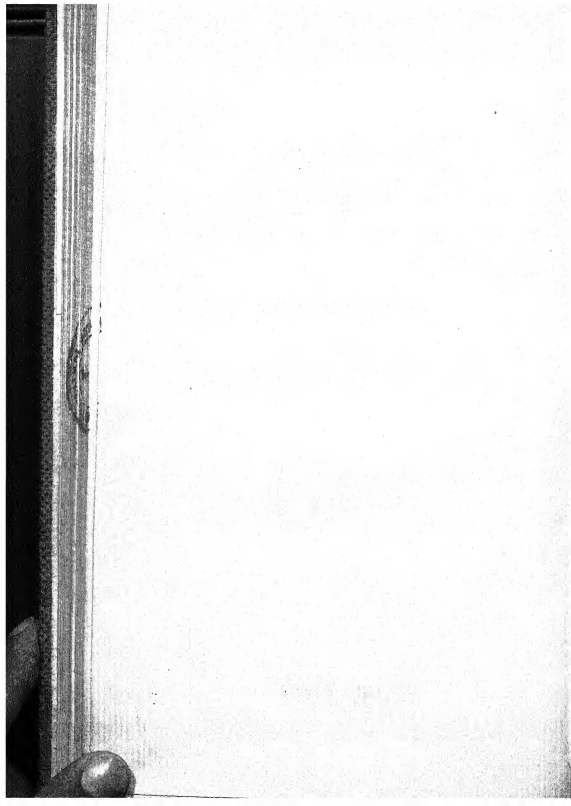
Frinted by P. Vichi Nath and Sons. Photographers and Proprietors

Kashmir Pratap Steam Press, Srinagar.

SRINAGAR

1921

( All rights reserved).



# पत्यभिज्ञाकारिकाः

श्रीमदुत्पलदेवविरचिताः

खकृतवृत्त्या समलंकृताः ।

प्रथमो ज्ञानाधिकारः ।

कथंचिदासाद्य महेश्वरस्य दास्यं जनस्याप्युपकारमिच्छन्। समस्तसम्पत्समवाप्तिहेतुं तत्प्रत्यभिज्ञामुपपादयामि॥१॥

परमेश्वरप्रसादादेव लब्धात्यन्तदुर्लभतद्दास्यलच्मीरह-मेकािकसम्पदा लज्जमानो जनसमीपमखिलं खस्वािमनं वच्यमाणोपायेन प्रत्यभिज्ञापयामि येन तस्यापि परमा-र्थलाभेन परितुष्येयम् ॥ १॥

> कर्तरि ज्ञातरि स्वात्म-न्यादिसिद्धे महेश्वरे।



## अजडात्मा निषेधं वा सिद्धिं वा विद्धीत कः ॥ २॥

सर्वेषां स्वात्मनः सर्वार्थसिद्धिसमाश्रयस्य तत्तत्साध-नान्यथानुपपत्त्या क्रोडिकृतसिद्धेः स्वप्नकाशस्य प्रमात्रे-कवपुषः पूर्वसिद्धस्य पुराणस्य ज्ञानं क्रिया च स्वसं-वेदनसिद्धमेवश्वर्यं, तेनेश्वरस्य सिद्धौ निराकर्णे च जडा-नामेवाद्यमः ॥ २॥

किंतु मोहवशादस्मिन्दष्टेऽप्यनुपलितते।
शक्त्याविष्करगोनेयं
प्रत्यभिज्ञोपदर्श्यते॥३॥

केवलमस्य स्वसंवेदनसिद्धस्येश्वरस्य मायाव्यामोहाद-हृदयङ्गमत्वादसाधारणप्रभावाभिज्ञापनख्यापनेन दृढनि-श्रयरूपं प्रत्यभिज्ञानमात्रमुपदृश्यते ॥ ३॥

तथाहि जडभूतानां
प्रतिष्ठा जीवदाश्रया ।
ज्ञानं क्रिया च भृतानां
जीवतां जीवनं मतम् ॥ ४॥

वस्तूनां जडाजडमेदेन द्वैविध्यम्, तत्र जडस्वरूपस्य जीविश्वष्टा सिद्धिः; जीवतां पुनर्जीवनं जीवत्त्वं ज्ञान- क्रिये एव ॥ ४ ॥

तत्र ज्ञानं स्वतः सिद्धं क्रिया कायाश्रिता सती। परेरप्युपलच्येत तयान्यज्ञानमृद्यते॥ ५॥

तत्रापि प्रत्यचाज्ज्ञानमात्मसंवेद्यं परत्रापि क्रिययेव प्रसिद्धचतीति सिद्ध एव स्वसंवेदनासिद्धतया स्वपरयो-रीश्वरोऽहंप्रत्यय आत्मा । तस्य मायाशक्तया निसर्गति-रोधानादेव विमतिः ॥ ५ ॥

ननु स्वलच्याभासं
ज्ञानमेकं परं पुनः।
साभिलापं विकल्पारुयं
बहुधा नापि तदइयम्॥६॥
नित्यस्य कस्यचिदद्रष्टुस्तस्यात्रानवभासतः।
श्रहंप्रतीतिरप्येषा
शरीराद्यवसायिनी॥७॥

ज्ञानमकं स्फुटावभासखलज्ञणानुभवरूपं निर्विकल्पकं ते कथयन्ति । अपरं तु शब्दारूषणया स्पृतिसंशयोत्प्रे-ज्ञादिबहुभेदं विकल्पसंज्ञम् । उभयमप्येतन युज्यते वो- धरूपज्ञानातिरिक्तस्थान्यसा संबन्धितया तस्यानुपलब्धेः कोऽसो स्थिर त्र्यात्मा । साभिलापाहंप्रत्ययेनापि शरीरा-दिकवेद्यवस्तृत्तीर्णो वेदियता न कश्चिल्लोकैरवधार्यते ॥ ७॥

> अथानुभवविध्वंसे स्मृतिस्तद्नुरोधिनी । कथं भवेन्न निलः स्या

> > दात्मा यद्यनुभावकः ॥ 🗸 ॥

स्मृतिकाले पूर्वानुभवनाशात्कथं पूर्वानुभवावष्टम्भधर्मा स्मृतिजीयेत यदि तदापि तदनुभवबोधो नावर्तेत, यथा-नेककालस्थायी बोधः स एवात्मानुभविता ॥ ८ ॥

> सत्यप्यात्माने हङ्गाशा-तद्द्वारा हष्टवस्तुषु । स्मृतिः केनाथ यत्रैवा-नुभवस्तत्पदैव सा ॥ ६ ॥

श्रथीभासनाशात्तन्मुखालम्बनीयोऽप्यथीं नास्ति स्मृते-रित्येकबोधात्मिनि सत्यप्यात्मिनि सा निर्विषयैवेति व्यव-हारोच्छेदः । श्रसतोऽर्थानुभवस्य विषयेण सा विषयवती यदि ॥ ६ ॥

> यतो हि पूर्वानुभव-संस्कारात्स्मृतिसम्भवः ।

## यद्येवमन्तर्गडुना

कोऽर्थः स्यात्स्थायिनात्मना॥ १०॥

श्रनुभवात्संस्कारः संस्काराच स्मृतिर्जायमाना तं पू-र्वानुभवमनुकुर्वत्यवगाहितविषयं तमनुभवमवभासयित , एवमात्मस्थेर्येण किमनुषयोगिना, संस्कारस्यात्मवादेऽप्य-ङ्गीकरणात्तेनव च सिद्धेः ॥ १० ॥

ततो भिन्नेषु धर्मेषु

तस्वरूपाविशेषतः ।

संस्कारात्स्मृतिसिद्धौ स्या-

त्स्मर्ता द्रष्टेव कल्पितः ॥ ११॥

सुखदुःखज्ञानादिभिन्नधर्माश्रयखेनाप्यात्मनो नोपयो-गो भिन्नेरसंभिन्नस्यानुपजातिवशेषस्य स्मृतावन्यापृतेः । तद्रष्टुवत्कन्पनामात्रमेतदात्मा स्मतेति ॥ ११ ॥

> ज्ञानं च चित्स्वरूपं चे-सदिनत्यं किमात्मवत् । अथापि जडमेतस्य कथमर्थप्रकाशता ॥ १२ ॥

चित्स्वाभाव्ये ज्ञानस्य चेत्यधर्मदेशकालुक्ष्येशायोगा-दात्मन इव नित्यतादिप्रसङ्गः । जडत्वे कथमर्थस्यासौ प्रकाशः ॥ १२ ॥ श्रथार्थस्य यथा रूपं धत्ते बुद्धिस्तथात्मनः । चैतन्यमजडा सैवं जाड्ये नार्थप्रकाशता ॥ १३ ॥

ज्ञानं बुद्धिः सा जडापि यथा विषयरूपच्छायां धत्ते तथात्मनोऽपि चैतन्यच्छायामतोऽसावर्धप्रकाशः, तथा च तस्याश्रित्स्वरूपता स्यात् । एवं ज्ञानं सद्पि नान्यसंव-निधतयानुपपत्तेः । क्रिया तु स्वरूपेणास्ति नान्यसंवन्धि-तया ॥ १३ ॥

क्रियाप्यर्थस्य कायादे-स्तत्तदेशादिजातता । नान्याऽदृष्टेर्न साप्येका क्रिमेकैकस्य चोचिता ॥ १४ ॥

कियापि पूर्वापरीभूतावयवैका कारकव्यापाररूपा यु-का क्रमिकस्यानेककालस्पृशः स्वात्मेक्यायोगात्; नापि कालक्रमव्यापी चैकस्वभावश्च तस्या आश्रयो युक्तः , केवलं गमनपरिणामादिरूपा सा क्रिया; कायादीनां तु तत्तक्षित्रदेशकालगतापूर्वसत्तामात्रमेतद्तिरिक्कस्यान्य -स्यानुपलम्भात् ॥ १४ ॥

> तत्र तत्र स्थिते तत्त-द्भवतीस्येव दृश्यते ।

### नान्यन्नान्योऽस्ति संवन्धः

कार्यकारणभावतः॥ १५॥

पूर्विस्मिन्सित परस्य सत्तेत्येतावन्मात्रेऽनुभवः, कि-यावच न क्रियाकारकादिसंबन्धः कश्चिद्धिन्नस्यास्यानु-पलम्भात् कार्यकारणभावादते नान्यद्वस्तृनां ज्ञातेयम् ॥ १५ ॥

> द्विष्टस्यानेकरूपत्वा-त्सिद्धस्यान्यानपेचागात् । पारतन्त्र्याद्ययोगाच तेन कर्तापि कल्पितः ॥ १६॥

संबन्धो द्विष्ठो, न चैंकेनात्मनोभयत्र स्थितिर्युक्ता; न च द्वयोः सिद्धयोरन्योन्यापेचा, नापि स्वात्ममात्र-निष्ठयोः पारतन्त्र्यरूपः संबन्धः । ततो यथा ज्ञातृत्वं कल्पितं तथा कर्तृत्वमपीति कथमात्मा सर्वेश्वर इति ॥ १६ ॥

सत्यं किंतु स्मृतिज्ञानं
पूर्वानुभवसंस्कृतेः ।
जातमप्यात्मनिष्ठं तन्नाद्यानुभववेदकम् ॥ १७ ॥

पूर्वानुभवसंस्कारप्रवेषिजाँपि स्मृतिरात्ममात्रनिष्ठत्वा-त्स्वरूपसंवेदिकैय न तु पूर्वानुभवावेशाभावात्पूर्वानुभूता-र्थव्यवस्थापिका घटते ॥ १७॥

> हक्खाभासेव नान्येन वेद्या रूपहशेव हक्। रसे संस्कारजत्वं तु तजुल्यत्वं न तद्गतिः ॥ १८ ॥

सर्वा हि ज्ञप्तिः स्वसंवेदनैकरूपा नान्यसंवित्संवेद्या रूपरसज्ञानयोरन्योन्यसंवेदनेऽन्योन्यविषयवेदनमपि स्या-त्तत्रश्चेन्द्रियनियमाभावः, पूर्वानुभवसंस्कारजत्वेन तत्सा-दृश्यमात्रं न तु पूर्वानुभवावगतिः, तदभावात्तत्साद-श्यमपि नावसेयम् ॥ १८ ॥

अथातद्विषयत्वेऽपि
स्मृतस्तद्वसायतः।
दृष्ठालम्बनता भ्रान्त्या
तदेतदसमञ्जसम्॥१६॥

न चापि भ्रान्त्या पूर्वानुभवं तद्विषयं शुक्रो रजत-मिवासंवेद्यमानमध्यवस्यतीति स्मृतिस्तद्विषया ॥ १९ ॥

१ ख॰ ग॰ पु॰ जन्मीत पाठः।

स्मृतितेव कथं ताव-द्भान्तेश्चार्थास्थितिः कथम् । पूर्वानुभवसंस्कारा-पेचा च किमितीष्यते ॥ २०॥

पूर्वानुभवापकाशात्ति द्विषयसंप्रमोपे डिप्यवसायमात्रात्स्य-तित्वं न युक्तम् । न च भ्रान्त्या पूर्वानुभूतार्थव्यवस्था-पनं , पूर्वानुभवास्पर्शे च तिद्वन्नयोगचेमाया भ्रान्तेः संस्कारजत्वे को ग्रेहः ॥ २० ॥

> भ्रान्तित्वे चावसायस्य न जडाद्विषयस्थितिः। ततो जाड्ये निजोन्नेख-निष्ठान्नार्थस्थितिस्ततः॥ २१ ॥

त्रध्यवसाय एव आन्त्या विषयन्यवस्थापको न तु संवित् , स च जडः कथमर्थन्यवस्थाया हेतुः । चि-द्रूपोऽप्यतीतार्थमाभासयेत् अवाह्यस्वात्मोद्वेखमात्रप्रकाशो वा न तद्वेतुः ॥ २१ ॥

एवमन्योन्यभिन्नानाः मपरस्परवेदिनाम् ।

१ क० पुर्वे हेतुरिति पाटः । ग० पुर्वे अस इति पाटः ।

२ क० ग० पु० स्वसंविदिति पाठः। ३ क० पु० नत्विति पाठः।

# ज्ञानानामनुसंधान-

जन्मा नश्येज्जनस्थितिः ॥ २२ ॥

ज्ञानानि स्वात्ममात्रपरिानिष्ठितानि स्वसंविद्रपतया ना-परसंवेद्यानि तेषामन्योन्यविषयसंघटनामयः परमार्थोप-देशपर्यन्तो लोकव्यवहारः कथम् ॥ २२ ॥

> न चेदन्तः कृतानन्तः विश्वरूपो महेश्वरः । स्यादेकश्चिद्वपुर्ज्ञान-

> > स्मृत्यपोहनशक्तिमान् ॥ २३॥

चित्तस्वमेव विश्वरूपमतोऽतिरिक्तस्यानुपपत्तेः । अ-शेषपदार्थज्ञानानामन्योन्यानुसंधानमस्यैव ज्ञानादिकाः श-क्रयः ।

'मत्तः स्मृतिर्ज्ञानमपोहनं च' (भ०गी० १४। १४) इति ह्युक्तम् ॥ २३॥

सि द्विनुभृताथींपलब्धा परतोऽपि सन् ।
विमृशन्स इति खेरी
स्मरतीत्यपदिश्यते ॥ २४ ॥
पश्चादपि पूर्वानुभूतार्थप्रव सन ग० पुरु खादिति पाठः।

काशासंत्रमोषणं तस्यैकस्य विभोः कर्तुः स इत्यत्र पू-र्वानुभूतत्वेन प्रत्यवमर्शः स्मृतिनीम व्यापारः ॥ २४ ॥ भासयेच स्वकाले ऽर्था-त्पूर्वाभासितमामृशन् । स्वलच्यां घटाभास-मात्रेयाथाखिलात्मना ॥ २५ ॥

स्मृतिशत्तया स इति पूर्वानुभूतं स्वलच्चणं परामृश-श्राभासयत्येवान्यथा प्रकाशितस्य परामर्शो न कृतः स्वात्स्वसत्ताकाल एव च तेन स्वरणकाले नष्टस्याप्या-भासो न दुष्यति । कदाचित्त्वर्थितावशाद्धटकाश्चनद्रव्य-सत्ताद्यन्यतमेकाभासरूपेणैवास्याः स्फुटावभासोऽन्यदा तु सर्वात्मनार्थित्वेन तथैवातिशयनिरन्तरावहितचेतसस्तु द्द-ष्टार्थप्रत्यचीकार एव ॥ २५॥

न च युक्तं स्मृतेभेंदे
स्मर्यमाणस्य भासनम् ।
तेनैक्यं भिन्नकालानां
संविदां वेदितेष सः ॥ २६ ॥

पूर्वानुभूतश्रार्थोऽनुभवेन सह तात्कालिकस्मृतिप्रका-शेऽवभासमानः स्मृत्यभित्र एव प्रकाशाद्धित्रस्य प्रका-

१ ख॰ पु॰ स ब्यापार इति पाठः।

शमानतानुपपत्तेः । एवं चानुभवस्मृत्यादिसंविदामैक्यं स एवात्मा वेदकः, तथाहि ॥ २६॥

नैव ह्यनुभवो भाति
स्मृतौ पूर्वोऽर्थवत्पृथक्।
प्रागन्वभृवमहिम-

त्यात्मारोहंगाभासनात् ॥ २७॥

स्मृतौ सर्यमाणोऽनुभूतार्थो यथा पृथग्भूतो भाति न तथानुभवः स्वात्मन एवाहन्ताप्रत्येयस्यानुभवमयत्वेन प्रथनात्, यश्चानेककालोऽहंवेद्योऽर्थः स एवात्मा ॥२०॥

> योगिनामिष भासन्ते न दृशो दृशनान्तरे। स्वसंविदेकमानास्ता भानित मेयपदेऽपि वा॥ २८॥

सर्वज्ञानामिष प्रमात्रन्तरगतोपलम्भाः खसंविन्मात्रवे-द्यस्यभावाः खात्मारूढा एवाँभासेरन् , अतश्च तेषां यो-गिनां परात्मतापत्तिरेव तत्त्वम् । प्रमेयकच्यायामिष घटा-दिवत्प्रातिस्विकेन बाँधेनावभासेरन् यदि तथा सम्भवेत् ॥ २८ ॥

१ ग० ५० भूतोऽर्थ इति पाठः।

२ क० ग० ५० अवभासेरान्निति पाठः । ३ ख० ५० परमेति पाठः । - ४ क० ख० ग्रुद्धवोधात्मना रूपेणेति पाठः ।

स्मर्यते यहुगासीन्मे
सेविमत्यिप भेदतः ।
तक्ष्याकरणमेवास्या
मया दृष्टमिति स्मृतेः ॥ २६ ॥

मया दृष्टमिति प्रमात्रन्तर्गतदर्शनपरामर्शात्मिकाया एव स्मृतोर्विभज्य कथनमेतदेवमनुभवोऽसौ ममाभूदिति भेदेनापि निर्देशः ॥ २९॥

> या च पश्याम्यहमिमं घटोऽयमिति वावसा । मन्यते समवेतं सा-प्यवसातिर दर्शनम् ॥ ३०॥

पुरःस्थितार्थविकल्पनेऽपि घटमिमं पश्यामि घटोऽय-मिति वा प्रमातृमयमेव दर्शनं प्रत्यवसृश्यते ॥ ३० ॥

तन्मया दृश्यते दृष्टोऽ-यं स इत्यामृशत्यि । याह्यप्राहकताभिन्ना-वर्थों भातः प्रमाति ॥ ३१॥ तसादृक्परामश्रीपुरःसरायां स्मृतौ विकल्पमात्रे वा दृक्शब्दानुँवेधं विनापि स इत्ययमिति वार्थमात्रानिर्दे-शोन सर्वत्रैकपमात्त्लीनावेवानुभाव्यानुभावकौ मायाकु-तविच्छिन्नावभासावपि प्रकाशेते ॥ ३१॥

> वर्तमानावभासानां भावानामवभासनम् । अन्तःस्थितवतामेव घटते बहिरात्मना ॥ ३२ ॥

प्रत्यत्तेऽपि यावदर्थानां भेदेनावभासः प्रमात्रन्तर्ली-नानामेव सतां युक्तः ॥ ३२ ॥

> प्रागिवार्थोऽप्रकाशः स्या-त्प्रकाशात्मतया विना। न च प्रकाशो भिन्नः स्या-

दात्मार्थस्य प्रकाशता ॥ ३३॥

प्रमात्संज्ञाप्रकाशस्त्ररूपतां विना यथादौ घटोऽस्य नावभातस्तथा ज्ञानकालेऽपि स्यात् प्रकाशमानता चार्थ-स्य प्रकाशः स्वरूपभूतो न तु भिन्नः ॥ ३३॥

> भिन्ने प्रकाशे चाभिन्ने संकरो विषयस्य तत्।

<sup>ा</sup> क॰ ख॰ पु॰ रोधमिति पाठः।

प्रकाशात्मा प्रकाश्योऽथों नाप्रकाशश्च सिद्धयति ॥ ३४ ॥

प्रकाशमात्रं चार्थाद्धिनं सर्वार्थसाधारगं तस्य घटस्य प्रकाशोऽयमयं पटस्यैवेति विषयनियमो निर्निवन्धनः । तसादर्थासिद्धिः प्रकाशात्मतायत्ता ॥ ३४॥

> तत्तदाकस्मिकाभासो बाह्यं चेदनुमापयेत्। नह्यभिन्नस्य बोधस्य विचित्राभासहेतुता ॥ ३५॥

जडानामाभासमानतैव सत्तासिद्धिः सा चाभासमा-नंतैव । ततश्च बोधमात्रमेवात्र तत्त्वं, तस्याविशेषेऽपि क्रमेण विशिष्यमाणोऽर्थावभासस्ततोऽन्यमप्रकाशमानं हे-तुतया बाह्यमर्थमृहयेदिन्द्रियवत् ॥ ३५॥

न वासनाप्रबोधोऽत्र विचित्रो हेतुतामियात्। तस्यापि तत्प्रबोधस्य वैचित्रये किं निबन्धनम्॥ ३६॥ विचित्रवासनाप्रबोधो न बोधाद्रिकः, तस्यापि

१ ख॰ ग॰ पु॰ आभासतेति पाठः।

वैचित्र्ये को हेतुस्ततो बाह्य एवार्थो भिन्नाभासहेतुः।। ३६ ॥

स्यादेतदवभासेषु तेष्वेवावसिते सति। व्यवहारे किमन्येन बाह्येनानुपपत्तिना॥ ३७॥

आभासमानैरेवार्थैर्व्यवहारस्ते चाभासात्मकाः सन्तु का चतिः । तर्तिक बाह्येन कार्यं तावता लोकयात्रासमा-मेः । बाह्यश्रार्थः प्रमाणबाधितः सावयवो विरुद्धधर्मा-ध्यासादेः, निरवयवश्र दिक्षद्वयोगादेर्बहुशः ॥ ३७॥

> चिदात्मैव हि देवोऽन्तः-स्थितमिच्छावशाह्रहिः। योगीव निरुपादान-मर्थजातं प्रकाशयेत्॥ ३८॥

चित्तत्त्वमेवेश्वरत्वात्स्वात्मरूपतयोपपन्नाभासरूपमनन्त-शाक्तित्वादिच्छादिवशान्सदादिकारणं विनेव बाह्यत्वेन घटपटादिकमर्थराशि प्रकाशयेत् ॥ ३८॥

अनुमानमनाभात-पूर्वे नैवेष्टमिन्द्रियस्।

# त्राभातमेव बीजादे-राभासाद्धेतुवस्तुनः ॥ ३६ ॥

पूर्वावभासान्तः स्थित एवार्थो नान्तरीयकार्थदर्शन-वशात्तत्तद्देशकालादियोजनया विमर्शनमनुमानम् । इ-न्द्रियमप्यनुमीयते किंचिन्मात्रं निमित्तं तच्च वीजाद्या भासादाभासितमेव ॥ ३९॥

> श्राभासः पुनराभासा-द्वाह्यस्यासीत्कथंचन । श्रर्थस्य नैव तेनास्य सिद्धिर्नाप्यनुमानतः॥ ४०॥

घटाद्याभासाद्वाह्यस्यानुपपत्तेर्नासीदाभासस्ततस्तत्र ना-नुमानादपि सिद्धिः ॥ ४० ॥

स्वामिनश्चात्मसंस्थस्य
भावजातस्य भासनम् ।
श्रम्त्येव न विना तस्मादिच्छामर्शः प्रवर्तते ॥ ४१ ॥

चिदात्मनश्रेश्वरस्यात्मनीवाभेदेनार्थेष्वपि प्रकाशोऽ -स्त्यन्यथा प्रतिभासमानार्थैकैविषयो निर्मातृतामयो वि

२ ग० पु॰ अर्थकलापैकेति पाठः।

मर्श इच्छारूपो न स्यात् ॥ ४१॥ खभावमवभासस्य

विमर्शं विदुरन्यथा। प्रकाशोऽथोंपरक्रोऽपि

स्फटिकादिजडोपमः॥ ४२॥

मकाशस्य मुख्य त्रात्मा प्रत्यवमश्सतं विनार्थमे-दिताकारस्यास्य स्वच्छतामात्रं न त्वजाङ्यं चमत्कृतेर-भावात् ॥ ४२ ॥

> आत्मात एव चैतन्यं चित्क्रियाचितिकर्तृता । तात्पर्येगोदितस्तेन जडात्स हि विलच्चगाः॥ ४३॥

श्रात्मद्रव्यस्य भावात्मकमप्येतज्जडाद्भेदकतया विम-शीख्यं मुख्यं रूपमुक्तं चैतन्यं चितिशक्तिर्देशिरिति सा चेतनक्रिया चितिकर्तृतेव ।। ४३ ॥

> चितिः प्रत्यवमर्शात्मा परावाक् स्वरसोदिता। स्वातन्त्र्यमेतन्मुख्यं त-देश्वर्यं परमातमनः ॥ ४४ ॥

अभिन्नवाच्याद्या वागमेथा नित्यचित्स्वरूपत्वेनाना-धन्ता परतेन्त्रभावान्तरानपेचं शुद्धमेतत्स्वातन्त्र्यमैश्वर्यसं-ज्ञम् ॥ ४४ ॥

सा स्फुरत्ता महासत्ता
देशकालाविशेषिणी।
सेषा सारतया प्रोक्ता
हृद्यं परमेष्ठिनः॥ ४५॥

स्फुरत्ता स्फुरणकर्तृता अभावाप्रतियोगिनी अभाव-च्यापिनी सत्ता भवता भवनकर्तृता नित्या देशकाला-स्पर्शात्सैव प्रत्यवमशीत्मा चितिक्रियाशक्तिः। सा विश्वा-त्मनः परमेश्वरस्य स्वात्मप्रतिष्ठारूपा हृद्यमिति तत्र त-त्रागमे निगद्यते ॥ ४५ ॥

> श्रात्मानमत एवायं ज्ञेयीकुर्यात्पृथक्स्थिति । ज्ञेयं न तु तदौन्मुख्यात् ख्युड्येतास्य स्वतन्त्रता ॥ ४६ ॥

एताद्दगशुद्धस्वातन्त्र्यवशासेष तदा पृथगेव लब्धप्रति. ष्टुंबस्त्ववैति अपि त्वज्ञेयमात्मानमनियन्त्रितप्रभावतया ज्ञे-

१ क॰ ग॰ पु॰ वागेषेति पाठः। २ ग॰ पु॰ परत्रेति पाडः।

३ स्व॰ पु॰ भावप्रतीति पाठः।

यीकरोति भिन्नज्ञेयसापेचत्वे ज्ञानकर्तृता म्लायेत् ॥४६॥

स्वातन्त्र्यामुक्रमात्मानं

स्वातन्त्र्यादद्वयात्मनः।

प्रभुरीशादिसंकल्पै-

र्निर्माय व्यवहारयेत् ॥ ४७ ॥

त्रत एव वेद्यैकीभावलच्चणपूर्णतामयात्स्वातन्त्र्यात्तदा-नीन्तनमेव वेदकपात्मानमीश्वरः शिवो वेदितेत्येवमादि-विकल्पैराभासयति भावनादिन्यवहारार्थम् ॥ ४७॥

नाहन्तादिपरामर्शभेदादस्यान्यतात्मनः ।
अहंमृश्यतयेवास्य
सृष्टेस्तिङ्वाचकर्मवत् ॥ ४८ ॥

वर्तमानप्रमातृभावेनाहितप्रत्यवमृश्यस्य प्रमेयत्वेनेद् न्ताविमर्शभेदे चाभासभेदे च प्रमातैवेश्वरशब्देन छष्टोऽहंपरामर्शो व्यवधानेन केवलं यथा क्रियादिशब्देन कियादय उच्यन्ते पचत्यादिवत् पचत्यादिम्रुखेनेत्यभिधानात्, ईश्वरशब्दादात्मशब्दाचाहमिति परामृशन्नात्मानमवैति न साचात् प्रतीतिस्त्वस्त्येव स्मृत्येवानुभवम्रुखेनानुभूतस्य ॥ ४८ ॥

मायाशक्त्या विभोः सैव भिन्नसंवेद्यगोचरा। कथिता ज्ञानसंकल्पा-ध्यवसायादिनामभिः॥ ४६॥

त्रकाशात्मनः परमेश्वरस्य मायाशक्त्या स्वात्मरूपं विश्वं भेदेनाभास्यते, ततः सेव चितिर्ज्ञानमध्यचं, त-स्यैव भिन्नस्याभातस्य स्मृतिः संकल्पोऽध्यवसायो मन् नोबुद्धिवृत्तिरूपत्वेनापि चितिरेव ॥ ४६॥

> साचात्कारचणेऽप्यस्ति विमर्शः कथमन्यथा। धावनाद्युपपद्येत प्रतिसंधानवर्जितम्॥ ५०॥

साचात्कारचणज्ञानेऽपि चितोऽर्थप्रत्यवमर्शोऽस्ति स्र-च्मः, वाचनधावनादौ शीघ्रिक्रया तत्तदृश्यमानदेशाद्य-पादित्साजिहासानुसंघानेन हि भवेत् ॥ ५१॥

> घटोऽयमित्यध्यवसा नामरूपातिरेकिग्गी। परेशशक्तिरात्मेव भासते न खिदन्तया॥ ५१॥

श्रयमिति घट इति वाध्यवसायो भिन्नप्रकाशमा-ननामरूपातिरिक्षचितिशक्तिमय एवात्मेवाभेदेनावभासते ॥ ५१ ॥

> केवलं भिन्नसंवेद्य-देशकालानुरोधतः । ज्ञानस्मृत्यवसायादि सक्रमं प्रतिभासते ॥ ५२ ॥

चित्तत्त्वस्य मायाशत्त्या भिन्नं घटादि संवेद्यं तत्त-देशकालभिन्नं प्रकाश्यते , यस्याभेदेनावष्टम्भाद्विभिन्नदे-शकालादिना ज्ञानस्मृत्याद्यवभासते ॥ ५२॥

अहंप्रत्यवमशीं यः

प्रकाशात्मापि वाग्वपुः । नासौ विकल्पः स ह्युक्तो इयाचेपी विनिश्चयः ॥ ५३ ॥

प्रकाशस्यात्मन्यहमिति परावाग्रूपत्वात्साभिलापोऽपि स्वभावभूतः प्रत्यवमशों न विकल्प इत्युच्यते, स हि प्रतियोगिनिषेधपूर्वो निश्चयो न चात्र प्रतियोगिसम्भवः ॥ ४३ ॥

> भिन्नयोरवभासो हि स्याद्धटाघटयोईयोः।

# प्रकाशस्येव नान्यस्य भेदिनस्त्ववभासनम् ॥ ५४ ॥

प्रकाशाद्वितीयस्य भिन्नस्य प्रतियोगिनोऽप्रकाशसंज्ञ-कस्यानवभासने प्रकाशेतरत्वं न स्यात् तस्यानवभासे व्यपोहनायोगाद्विकल्पताहानिः ॥ ५४ ॥

तदतत्प्रतिभाभाजा

मात्रेवातक्ष्यपोहनात् ।

तिन्नश्चयनमुक्तो हि

विकल्पो घट इत्ययम् ॥ ५५ ॥

प्रमातुरेव स्वतन्त्रस्यान्तर्लीनतदर्थाभासस्यातै व्यपोहने-न घट इति निश्रयो विकल्पो नाम व्यापारः ॥ ५५॥

चित्तत्वं मायया हित्वा
भिन्न एवावभाति यः ।
देहे बुद्धावथ प्राणे
कल्पिते नभसीव वा ॥ ५६ ॥

प्रमातृखेनाहमिति विमशोंऽन्यव्यपोहनात्।

१ क०पु ० अपोहेति पाठः ।

## विकल्प एव स पर-प्रतियोग्यवभासजः॥ ५७॥

चित्तत्त्वस्यैवेश्वरस्य भायाशक्त्या भेदावभासिनि श-रीरे बुद्धावान्तरे स्पर्शे तदुत्तीर्थो वाकाशे इव शून्ये एव किल्पतेऽहमितिप्रमातृभावेन विमर्शः तत्तदाभासमा-नशरीरादिप्रतियोग्यपोहनकरणात् घटोऽयमितिवद्धिकल्प एव ॥ ५७॥

कादाचित्कावभासे या
पूर्वाभासादियोजना ।
संस्कारात्कल्पना प्रोक्ना
सापि भिन्नावभासिनि ॥ ५८॥

विच्छित्रविच्छित्रेषु शून्यदेहाद्याभासभेदेषु पूर्वाभा<sup>-</sup> साख्याहंकाराणामैक्ययोजनान्तःपूर्वावभासस्थितिलचण -संस्काराश्रिता प्रमातृच्यापाररूपा कल्पनैव प्रत्याभिज्ञाख्या ॥ ४८॥

> तदेवं व्यवहारे अपि प्रभुर्देहादिमाविशन् । भान्तमेवान्तरथींघ-मिच्छया भासयेद्वहिः ॥ ५६ ॥

श्रादिसर्गे वं व्यवहारकालेऽपि वा महेश्वरो माया शक्त्या देहादिमात्मत्वेनाभिनिविश्य प्रमातारं कुर्वन्नन्तः-स्थितं विभान्तमेव तत्तदर्थं क्रमेण बहीरूपं कर्तृशक्त्या-भासयति । यथावभासनमेवापूर्वमेवोत्पादनमस्य , देहा-द्यनाविष्टस्य तु स्वतो युगपदहिमदिमिति सर्वार्थप्रकाशः ॥ ५६॥

> एवं स्मृतौ विकल्पे वा-प्यपोहनपरायगो । ज्ञाने वाप्यन्तराभासः

> > स्थित एवेति निश्चितम् ॥ ६० ॥

सर्वसंवित्सु सर्वार्थावभासः प्रमातृसंलीनश्चित्तत्त्ववदा-नुपूर्व्येण प्रकाशमानः सदा स्थित एव ॥ ६० ॥

> किंतु नेसर्गिको ज्ञाने बहिराभासनात्मनि ।

पूर्वानुभवरूपस्तु

स्थितः स स्मरगादिषु ॥ ६१ ॥

ज्ञाने बहिराभासनरूपे सहज एव चित्तत्त्वस्थान्तर-र्थावभासः स्मृत्यादौ तु पूर्वानुभवात्माञ्त एव स्मृतिः संस्कारजोच्यते ॥ ६१ ॥

९ स॰ पु॰ अपोति पाठः ।

स नैसर्गिक एवास्ति विकल्पे स्वरचारिणि। यथाभिमतसंस्थाना-भासनाद्बुद्धिगोचरे ॥ ६२ ॥

स्वतन्त्रस्तु विकल्पश्चचुराद्यगोचरमपि बुद्धिविषयता-पादनेन यथारुचि पूर्वानुभूतत्वाविमर्शनेन नवमेव तं तमर्थमाभासयति सन्निवेशविशेषं च, तत्रासावर्थः सह-ज एवास्ति ॥ ६२ ॥

> अत एव यथाभीष्ट-समुक्षेखावभासनात्। ज्ञानिकये स्फुटे एव सिद्धे सर्वस्य जीवतः॥ ६३॥

अपूर्वार्थनिर्मागञ्जानसामर्थ्याच विकल्प एव सर्वस्य सर्वज्ञत्वं सर्वकर्तृत्वं च स्फुटम् ॥ ६३ ॥

> या चेषा प्रतिभा तत्त-त्पदार्थक्रमरूषिता।

**अक्रमानन्तचिद्रू**पः

प्रमाता स महेश्वरः॥ ६४॥

तत्तत्पदार्थक्रमाच्छिरितश्रेषोऽन्तःस्थित एवाभासः स-

र्वसंवित्कालन्याप्यक्रमानन्तचिन्मय त्रात्मसंज्ञः प्रमाता स्वाङ्गभूते प्रमेये निर्मातृतया महेश्वरश्च ॥ ६४॥

तत्तद्विभिन्नसंवित्तिः
मुखैरेकप्रमातरि ।
प्रतितिष्ठस्सु भावेषु
ज्ञातेयसुपपद्यते ॥ ६५ ॥

अनेकसंवित्स्रोतोमुखैरेकप्रमातृसिन्धुम्रुपलीय भावभेदाः कार्यकारणतादिव्यवहारसमन्वयं भजन्ते ॥ ६५ ॥

> देशकालकमजुषा-मर्थानां स्वसमापिनाम् । सकृदाभाससाध्योऽसा-

> > वन्यथा कः समन्वयः ॥ ६६॥

स्वस्वरूपमवभासनं च भावानां स्वात्मपरिनिष्ठितमेव, युगपदेकाभासनिबन्धनश्रेषां समन्वयः सोऽभिन्नः प्रमात्-लीनतया कल्पते ॥ ६६ ॥

> प्रत्यचानुपलम्भाना तत्तद्भिन्नांशपातिनाम्। कार्यकारणतासिद्धि-हेतुतैकप्रमातृजा ॥ ६७ ॥

कार्यकारणभाव इव तित्सद्धिरिप प्रत्यचानुपत्तम्भैरे-कप्रमात्मुखेन समन्वयमागत्य समन्विता, प्रत्यचानुपत्त-म्भाः ऋमिकस्वविषयमात्रज्ञापनचीणा नान्योन्यापेचोप-त्तचणचमाः ॥ ६७॥

> स्मृतौ यैव स्वसंवित्तिः प्रमाणं स्वात्मसम्भवे। पूर्वानुभवसद्भावे साधनं सेव नापरम्॥ ६८॥

पूर्वानुभवस्वसंवेदनस्याभावात् स्मृतिस्वसंवेदनमेवात्रै-कार्थाभासमयप्रमातृरूपं स्मृतिस्वरूपे इव प्रमाणं स्मृतेः पूर्वानुभवाभासाभावे कार्यकारणभावासिद्धेने कार्यलिङ्गता ॥ ६८॥

बाध्यबाधकभावोऽपि स्वात्मनिष्ठाविरोधिनाम्। ज्ञानानामुदियादेक-प्रमातृपरिनिष्ठितेः॥ ६६॥

भिन्नस्वाभासमात्रनिष्ठानां ज्ञानानां को विरोधस्तत्क-थं वाध्यवाधकत्वमेकप्रमात्त्विश्रान्तौ तु युक्कम् ॥ ६६ ॥

१ ग॰ पु॰ ज्ञानपरिक्षीगा इति पाठः ।

विविक्तभृतज्ञज्ञानं घटाभाविभितिर्यथा। तथा चेच्छुक्तिकाज्ञानं रुप्यज्ञानाप्रमात्ववित्॥ ७०॥

इह भूतले घटो नास्तीति घटाभावज्ञानं केवलभूतल-ज्ञानमेव शून्यभूतलस्य घटाभावरूपत्वात् । तथैव यदि शुक्तिकारजतयोरपरस्परात्मत्वाच्छकिकाज्ञानमिति प्रत्यच-वाधकम् ॥ ७०॥

नैवं शुद्धस्थलज्ञानाः
त्सिद्धयेत्तस्याघटात्मता।
न तृपलब्धियोग्यस्याः
प्यत्राभावो घटात्मनः॥ ७१॥

केवलभूतलज्ञानाद्भूतलस्याघटात्मता सिद्धचिति न तु तत्राधारे भिन्नो दर्शनयोग्योऽपि घटो नास्तीति ॥७१॥

विविक्तं भृततं शश्व-द्भावाना स्वात्मिनिष्ठितेः। तत्कथं जातु तज्ज्ञानं भिन्नस्याभावसाधनम्॥ ७२॥ भूतत्तमभूतत्विविक्तं सदैव तत्कथं तज्ज्ञानं कदाचि- देव तत्र भिन्नघटाभावं साधयेत्, भिन्नघटिविकिता च भूतलस्य कादाचित्कं रूपं स्याद्यदि घटसहिततापि क-दाचित्स्वरूपं भवेन्नत्वेवं, पदार्थौ द्वावेव स्वात्मपरिनि-ष्ठितौ साहित्येन तदतिरिक्तसुभयात्मकमेकरूपं ज्ञानमेकं तूभयाभाससंसर्गात्मकमप्येकाभासं ज्ञानान्तराभावरूपं व-स्तु पुनः स्वात्मनिष्ठमेव परिच्छिनचीति न वस्तुवलेन प्रदेशदर्शनात्प्रदेशसिद्धिवद्धटाभावसिद्धिरुभयाभासकैकज्ञा-नात्मककार्याभाववच्च स्यात्, न चैवं व्यवधानेन प्रती-तिः प्रदेशदर्शनादेव तथा सिद्धेः ॥ ७२ ॥

किंत्वालोकचयोऽन्धस्य
स्पर्शो वोष्णादिको मृदुः ।
तत्रास्ति साधयेत्तस्य
स्त्रज्ञानमघटात्मताम् ॥ ७३॥

प्रदेशेष्वालोकप्रेंसरं सन्तमसे मृदुग्रुष्णादिकं स्पर्श वा घटरूपस्पर्शाभावात्मकमनुभूयालोकादि घटाभावोऽ-त्रास्ति घटो नास्तीति व्यवहर्तुं युक्तम् ॥ ७३॥

पिशाचः स्यादनात्नोकोऽप्यात्नोकाभ्यन्तरे यथा।
अहश्यो भूतत्नस्यान्तरिनषेध्यः स सर्वथा॥ ७४॥

१ क् ु ु भासात्मकेति पाठः । ३ ख ु ु पूरमिति पाठः ।

न चैवमालोकस्य पिशाचान्यत्वात्तत्रापि पिशाचिन-षेधपसङ्गः स ह्यदश्योऽन्यत्वेऽपि यथा भूगोलस्यान्तर-निवार्यस्तथालोकस्यान्तरे , ततस्तस्यान्यमत इवासन्म-तेऽपि नाँदश्यत्वाभावसिद्धिः ॥ ७४॥

> एवं रुप्यविदाभाव-रूपा शुक्तिमतिर्भवेत्। न त्वाद्यरजतज्ञसेः स्यादप्रामाग्यवेदिका॥ ७५॥

शुक्तिज्ञानमेव रजतज्ञानाभावरूपं सिद्धचित तदानी-न्तनशुक्तिज्ञानस्याप्रामाएये सा ॥ ७५ ॥

> धर्म्यसिद्धेरि भवे-द्वाधा नैवानुमानतः। स्वसंवेदनसिद्धा तु युक्ता सैकप्रमातृजा॥ ७६॥

शुक्तिकाज्ञानकाले च न पूर्व रजतज्ञानमस्ति ततः स धर्मी न सिद्ध इति नानुमानेन वाधा, एकप्रमातृ-मयसंवेदने त्वेकदेशावष्टमभ्युभयज्ञानमसंबद्धं भासना-त्सिद्धाति । पश्चात्ससंवादप्रत्यत्वे स्वसंवेदने पूर्वस्यापि

९ ख० पु० श्रम्यथास्य इति पाठः। २ क० ख० द्ररयत्वादभावेति पाठः।

१३४०

तस्याभासनादेकं प्रमाणिमतरदन्यथेति भवति संवादो-ऽप्येकप्रमातकृतः ॥ ७६॥

> इत्थमत्यर्थभिन्नार्थाः-वभासखचिते विभौ । समलो विमलो वापि व्यवहारोऽनुभृयते ॥ ७७ ॥

मायाशक्त्या भेदिविषयोऽयं सर्वो व्यवहारस्तथा ज्ञा-निनां शुद्धोऽज्ञानिनां तु मिलनस्तत्तिक्षित्रार्थावभास-भाजि भगवति संभाव्यतेऽनुभवेन ॥ ७७॥

> तात्कालिकाचसामच्य-सापेचाः केवलं कचित्। आभासा अन्यथान्यत्र त्वन्धान्धतमसादिषु॥ ७८॥

त्राभासाः कदाचित् सन्निहितप्रत्यचाचिप्ता घटोय-मिति व्यवहारहेतोरन्धतमसादौ तु पूर्वानुभवोत्थिताः ॥ ७८॥

्वशेषोऽर्थावभासस्य सत्तायां त पुनः कचित्।

#### विकल्पेषु भवेद्धावि-भवद्भृतार्थगामिषु॥ ७६॥

स्मृत्युत्प्रेचारूपेषु प्रत्यचपृष्ठपातिषु स्वतन्त्रेषु वा अ-न्येषु विकल्पेषु कालत्रयविषयेष्वर्थावभासो अन्तस्तुल्य एवावस्थितः ॥ ७६ ॥

> सुखादिषु च सौख्यादि-हेतुष्विप च वस्तुषु । अवभासस्य सन्द्रावेऽ-

> > प्यतीतत्वात्तथा स्थितिः ॥ ८० ॥

सुखदुःखाद्याभासास्तत्साधनाभासाश्च सदैवान्तःस-न्तोऽपि न तथाह्वादादिमयीं स्थितिं कुर्वन्ति अतीतत्वा-त् बहिस्तदानीमभावात् , तदात्वविशिष्टानां च तथा-कारित्वात् ॥ ८०॥

> गाढमुक्षिख्यमाने तु विकल्पेन सुखादिके। तथा स्थितिस्तथैव स्यात् स्फुटमस्योपलचागात्॥ ८१॥

कुतश्चित् प्रयत्नविशेषात् स्वतन्त्रविकल्पोन्निखितं स्फु-टमेव सुखादिजातं तथा विकासादिहेतुः ॥ ८१॥ भावाभावावभासाना
. बाह्यतोपाधिरिष्यते ।
नात्मा सत्ता ततस्तेषामान्तराणां सतां सदा ॥ = २॥

भावाभावावभासानां भावाभावविषयाणामवहीरूपत्वे-ऽपि सत्तास्त्येव स्मृत्यादौ वाह्यत्वं हि तेषामुपाधिर्न स्व-रूपम् , त्रभावाभासस्यान्तःसत्तायामपि वहिरभावात्तथा-त्वम् ॥ ८२ ॥

> श्रान्तरत्वात्प्रमात्रैक्ये नैषां भेदनिबन्धना। श्रर्थिकियापि बाह्यत्वे सा भिन्नाभासभेदतः॥ ८३॥

अन्तश्च सर्वेषामेव नीलसुखाद्याभासानां सदसन्तेऽ-पि प्रमातमात्ररूपत्वात् कार्यकारणादिभेदाश्रया नार्थ-क्रिया, प्रमातुर्भेदे हि बौद्धचाज्जुषत्वादिभेदेन आभास-भेदादाभासाश्रितार्थकारितापि भिद्यते रूपादीनाम् ॥⊏३॥

चिन्मयत्वेऽवभासाना-मन्तरेव स्थितिः सदाः। मायया भासमानानां बाह्यस्वाद्दाहरण्यसो॥ ८४॥ चित्स्वरूपत्वेनाभासानां सदान्तस्तत्त्व एव स्थितिः।
मायाशक्त्या बहिः मत्यचत्वेन प्रकाशमानेषु भावेषु प्रकाशाव्यतिरिक्तेषु बहिराभास इत्युच्यते , तदापि तेषामान्तरत्वमेव सिस्टचादौ तु भावानामपि।। ८४।।

विकल्पे योऽयमुक्केखः सोऽपि बाह्यः पृथक्प्रथः। प्रमात्रैकात्म्यमान्तर्यं ततो भेदो हि बाह्यता॥ ८५॥

विकल्ये घटाद्युल्लेखश्रसुराद्यगोचरोऽपि पृथगाभासाद् बाह्य एव श्रहंविमशों हि श्रान्तरत्विमदिमिति तु बाह्य ता । एवं घटादीनामुभयी बाह्यान्तःकरणद्वयीवेद्यता , सुखादेस्त्वेकान्तःकरणवेद्यतेव ॥ ८५॥

> उल्लेखस्य सुखादेश्च प्रकाशो बहिरात्मना। इच्छातो भर्तुरध्यच्च-रूपोऽचादिभुवां यथा॥ ८६॥

उल्लेखस्य सुखदुःखादीनां चेश्वरस्य साचात्काररूपो बौद्धः प्रकाशः ॥ ८६ ॥

> तदैक्येन विना न स्या-त्संविदां लोकपद्धतिः।

#### प्रकाशेक्यात्तदेकत्वं मातेकः स इति स्थितम् ॥ ८७॥

तत्तद्विच्छित्रसंविदनुसंधानेन व्यवहार एकं एव प्र-काशात्मा , तदनुसंधानरूपः स एवेकः प्रमाता परमा-त्मसंज्ञः ॥ ८७॥

> स एव विमृश्त्वेन नियतेन महेश्वरः। विमर्श एव देवस्य शुद्धे ज्ञानक्रिये यतः॥ ८८॥

स परमात्मा चिद्र्पो विमर्शाख्येनैव मुख्यस्वभा-वेनाव्यभिचारिणा महेश्वरश्रिचन्वस्य विश्वात्मनः शि-वसंज्ञस्याहंविमर्शनमेव शुद्धे ज्ञानिक्रये , भिक्नाभिक्रज्ञेय-कार्यगते त्वीश्वरस्य शुद्धाशुद्धे , भिक्नार्थविषयत्वे पुंसः सन्त्वरजोद्यचित्रस्पे प्रकाशप्रद्यचित्रं तमसा संकुचिते श्र-शुद्धे एव ॥ ८८॥

> इति प्रत्यमिज्ञाकारिकानुत्तौ श्रीमदाचार्योत्पत्तदेवकृतार्या ज्ञानाधिकारः प्रथमः ॥ १ ॥

> > A. F. C. 450

१ क० ख॰ पु॰ एकश्रेति पाठः।

## द्वितीयः कियाधिकारः।

:00:0-

श्रत एव यदप्युक्तं किया नैकस्य सक्तमा। एकेत्यादि प्रतिचित्तं तदेकस्य समर्थनात्॥१॥

्र एकचित्तत्त्वसमर्थनादेकसंबन्धी व्यापार एक एवेति क्रियाप्यपाकृतदृष्णा ॥१॥

सक्रमत्वं च लौकिक्याः

क्रियायाः कालशक्तितः।

घटते न तु शाश्वलाः

्र प्राभव्याः स्वात्प्रभोरिव ॥ २॥

मायाशक्रोभिन्नावभासानां किया कालशक्तिवशात् स-क्रमा न त्वात्मविमर्शरूपा अनादिनिधना प्रभोः स्वमा-वभूता ॥ २ ॥

> कालः सूर्यादिसंचार-स्तत्तत्पुष्पादिजन्म वा।

#### तथा विज्ञातृविज्ञेय-भेदो यदवभास्यते॥ ८॥

एवं पूर्णतया प्रकाशमानस्यापि परमेश्वरस्य सेवा सृष्टिशक्तिर्यज्ज्ञातृज्ञेयस्वभावा भावाः स्वतोऽन्योन्यं च विभागेनावसीयन्ते, न च तथावसायेन स्वरूपस्थिति-स्तिरोधीयते ॥ ५॥

> क्रियासंबन्धसामान्य-द्रव्यदिकालबुद्धयः। सत्याः स्थैयोपयोगाभ्या-मेकानेकाश्रया मताः ॥ ६॥

क्रियावदन्येऽपि संबन्धादय एकानेकविषया अपि सत्याभासाः , सर्वदोपयोगिनामेषामर्थवन्त्वेनापरिहरखीय-त्वात् ॥ ६ ॥

> तत्रैकमान्तरं तत्वं तदेवेन्द्रियवेद्यताम् । संप्राप्यानेकतां याति

> > देशकालस्वभावतः ॥ १०॥

अभिन्नमेव तत्त्वमन्तर्विहराभासभेदादेकानेकं बहि-र्देशकालस्वभावभेदाभाससम्भेदमयैकस्वलच्याभासाना - मनेकत्वात् ॥ १० ॥

तहुयालम्बना एता मनोऽनुव्यवसायि सत्। करोति मातृव्यापार-मयीः कर्मादिकल्पनाः॥ ११॥

मध्यस्थतयान्तर्वहिस्तत्त्वविषया मानस्यः क्रियादिक-च्यना मातृव्यापाररूपाः ॥ ११ ॥

स्वात्मनिष्ठा विविक्ता वा भावा एकप्रमातरि । **अन्योन्यान्वयरूपैक्य**र

युजः संबन्धधीपदम् ॥ १२ ॥

राज्ञः पुरुष इत्यादिसंबन्धियोऽन्तःसमन्वयादैक्यं चहिःसंबन्धभेदं चालम्बन्ते ॥ १२ ॥

> जातिद्रह्याचभासानां बहिरप्येकरूपताम्। ब्यक्लेकदेशभेदं चा-प्यालम्बन्ते विकल्पनाः ॥ १३ ॥

णावश्रेत्र इति च मतमो षहिरपि गोमात्रैकघनपुर-

षविशेषाकाराभासेन्यं स्वलच्चणावयवाभासवहुत्वं च प-रामृशन्ति ॥ १३॥

कियाविमर्शविषयः

कारकाणां समन्वयः।

**अवध्यवधिम**द्भावाः

.न्वयालम्बा दिगादिधीः ॥ १४ ॥

काष्टस्थालीदेवदत्तौदनानां पचतीत्यन्तःसमन्वयाद्वहि-भेंदाचैकानेकविषया क्रियामतिः, देशकालक्रमोऽपि भाति भावानामवध्यवधिमद्रूपाणामन्योन्यापेचः समन्वयभेद ए-व तथैवैकानेकमयो , जातिद्रव्यिक्रयासंख्यादिमतयः स-र्वा एव संवन्धविशेषसमवायविषया एव ॥ १४ ॥

> एवमेवार्थसिद्धिः स्या-नमातुर्श्वित्रयार्थिनः। भेदाभेद्वतार्थेन तेन न भ्रान्तिरीदृशी॥ १५॥

एकानेकरूपैरेव क्रियादिभिरेवमामासानुगुण्यरूपः प्र-मातुस्तदर्थिनोऽर्थिकियासंवादस्ततो न तद्बुद्धयो आन्ताः ॥ १५॥

इदमेताहागित्येवं यद्दशास्त्रविष्ठते । वस्तु प्रमाणं तत्सोऽपि
स्वाभासोऽभिनवोद्यः॥ १६॥
सोऽन्तस्तथाविमर्शात्मा
देशकालाचभोदिनि।
एकाभिधानविषये
मितिर्वस्तुन्यबाधिता॥ १७॥

यदायत्ता हि वस्तुनः स्वरूपेण नित्यतादिविशे-षणीर्या व्यवस्थाप्यमानता स प्रमातुः स्वत्वेनापूर्ववस्त्व-वभास एव स्थितः प्रमाणम् । स एव चाभासोऽय-सिति नित्य इति वा तथैव प्रथक्तयाऽभिनवत्वेन च प्रमातर्युपारूढो विमर्शरूपतामापन्नो विमर्शभेदानुसार्थे-कैकशब्दवाच्ये पृथक्पृथगेव तिरस्कृतदेशादिभेदे तस्मि-न्नाभात एव सामान्यरूपे वस्तुनि स्वकार्थिक्रयाप्राप्तेः प्रमाणान्तरेणावाधितस्थैर्या प्रमितिः प्रमातृव्यापारः ॥१७॥

> यथास्त्रचि यथार्थित्वं यथाव्युत्पत्ति भिद्यते । त्र्याभासोऽप्यर्थ एकस्मि-त्रनुसंधानसाधिते ॥ १८ ॥

एकस्मिन्नेव चैकप्रत्यवमर्शसामध्योपपादिते वस्तुनि

स्वेच्छावशादार्थेलानुरोधाद्वा नैष्ठुणवशाद्वावभासभेदः १८ दीर्घवृत्तोध्वेपुरुष-

> धूमचान्दनतादिभिः। यथावभासा भिद्यन्ते देशकालाविभोदिनः ॥ १९ ॥

तथेव सद्धटद्रव्य-काश्वनोज्ज्वलताद्यः। श्वामासभेदा भिन्नार्थ-कारिणस्ते पदं ध्वनेः॥ २०॥

तथा हि एकसिन्नेन घटादानर्थेऽनिधत्सानशाहीर्वता ज्यश्रता पारिमाण्डल्यादि चामाति, चिह्नव्यनधानच्छा-यामात्रार्थितायां पुरुष एनोध्नेमात्रं भन्नति, तत्कार्या-थितायां न्यचेश्येन्नमाणस्य पुरुषो धूममात्रमेन कस्यचि-दामासते । तद्विदस्तु तार्शतादिमाणरुप्यादिनिशेषमा-नः । स च तथा भिद्यमानोऽभि देशकालभेदं न स्पृ-शति, तथेन घट एन सिन्नत्यामासोऽन्याहगेन घटा-द्यनन्ताशेषार्थसाधारणः सत्तामात्रसाध्यसत्परामशीद्यर्थ-क्रियाकारी, तत्रेन घट इति चामासोऽन्तर्नहिष्करणाञ्चे-पः पृथुनुभोदराकारार्थसामान्योऽन्य एन यो घटादिषु

<sup>ी</sup> ख o पु o पदार्थिति पाठः Y

बुध्नोदराकारार्थसामान्योऽन्य एव यो घटादिषु नास्ति, काञ्चन इति मृएमयादिषु नास्ति तथार्थितादिवशादै- निद्रयक एव जायते, एकैकश्रासावामास एकैकशब्देन व्यवहारार्थं तत्तिव्यतार्थिकियार्थिभिरघट इति सन्नाभिधीयते न काञ्चन इति घटामासः, चैत्र इति वान्यादि- साधारणो देशादिभिरभिद्दितस्तथेव च ततोऽर्थिकियाभिन्ना ॥ २० ॥

श्राभासभेदाइस्तृनां नियतार्थिकया पुनः। सामानाधिकरण्येन प्रतिभासादभेदिनाम्॥ २१॥

एकसिनेव स्वल्वाणे प्रत्याभासं नियतिशक्त्या का-र्यं नियमितं तथाभूतानेककार्यकृदाभासभेदाधिकरणमेकं च सामानाधिकरएयाभासवशाहस्तु, अनेकस्यैकता हि सीमानाधिकरएयम् ॥ २१ ॥

> पृथग्दीपप्रकाशानां स्रोतसां सागरे यथा। अविरूद्धावभासानाः मेककार्या तथेक्यधीः॥ २२॥

१ ग० पु० विरहित इति पाठः।

स्वाभाविकत्वादस्यां ईश्वरेश प्रत्याभासं नियामतायाः 11 29 11

> रजतेक्यविमर्शेऽपि शुक्तो न रजतस्थितिः। उपाधिदेशासंवादाद्

द्विचन्द्रेऽपि नभोऽन्यथा ॥ २८ ॥ रजते शुक्रो च रजतविमर्शेक्येन रजतत्वेऽपि पुनः शुक्तिदेशसंगतिवाधनेन उपाधिसंवादाभावात्तहुद्धिरस्थैर्घाद् भान्ता, द्विचन्द्रेऽपि नभोदेशासंवादान्मिथ्या ॥ २८ ॥

गुणैः शब्दादिभिर्भेदो जात्यादिभिरभिन्नता । **ा भावानामिस्थमेकत्र**ः

त्रमातर्श्वपपद्यते ॥ २६ ॥

भागानां शब्दरूपसंस्थानादिना भेदाचेपो जात्यादि-ना चैकताचेपोऽनुभूयमानः प्रमात्रैक्ये घटते, भ्रन्यो-न्यभेद्व्यवस्थाप्यज्ञसंधानायत्ता ॥ २९॥

विश्ववैचित्र्यचित्रस्य अ समिभित्तितलोपमे । विरुद्धाभावसंस्पर्शे
परमार्थसतीश्वरे ॥ ३० ॥
प्रमातिर पुराणे तु
सर्वदाभातिष्ठप्रहे ।
किं प्रमाणं नवाभासः
सर्वप्रमितिभागिनि ॥ ३१ ॥

त्रपूर्वीभासस्यासिद्धवस्तुसाधनान्नित्यावभासिनः प्रमातुर्न प्रमाणोपयोगः , तत्तन्नवावभासानां तत्प्रमाणत्वात्
कामं स प्रमाणमन्यस्य स्थान्न तु स्वात्मनः सदा सिद्धस्य, केवलं विश्वः प्रामितौ स्वातन्त्र्यात् प्रमातेव , ते
ते विचित्रा विश्वामासाः तसिन् स्थायिनि वैचित्र्येणोपपद्यन्ते । तदिच्छातोऽपरावभासमानार्थानां तत्सारस्वरूपश्रंशे च मायाशिकवशादुन्मज्ञनिमज्जने तत्त्वतस्तस्याः
चा पराधीना सत्ता सदातनी पुरातनी विरुद्धप्राच्प्रध्वंसाभावादियोगात्सोऽपि यावदुपदिर्ययेत भावाभावाभ्यां
तावत्स एव प्रमातृतां भजते उपदिदिचोरभावादुपदेशाजुपपत्तिः ॥ ११ ॥

अप्रवर्तितपूर्वी उत्र केवलं मूढतावशात्।

१ ग० ख० पु० उद्दिश्यत इति पाठः ।

२३०

शक्तिप्रकाशेनेशादि-व्यवहारः प्रवर्स्यते ॥ ३२ ॥

मायाव्यामोहवशात् केवलमस्मिन्नात्मनि प्रमात्ररूपे शिवेश्वरादिन्ववहारो यो न प्रवर्तितः स शुद्धस्वातन्त्र्या-दिहेतुप्रदर्शनेन भावनाद्युपदेशाय साध्यते।। ३२ ॥

> एष चानन्तशक्तिला दिवमाभासयत्यमृन्। भावानिच्छावशादेषा

> > क्रिया निर्मातृतास्य सा ॥ ३३ ॥

प्रमाता चिद्रुपोऽनन्तशक्तिरीश्वरः स्वेच्छावशात्ताना-अभासानाभासयेत् सैवेच्छाशक्विर्निर्मातृताख्या क्रिया तस्य 11.33 11

> जडस्य तु न सा शक्तिः सत्ता यद्सतः सतः। कर्तृकर्मत्वतस्वैव

> > कार्यकारगाता ततः ॥ ३४ ॥

जडं प्रधानपरमाणुबीजादि तु न शक्तमसतो निर्मा-र्शे , कर्तृत्वमेव हि कारणत्वं कर्मतैव च कार्यत्वं न त्वन्यत् ॥ ३४ ॥

यदसत्तद्सद्युक्ता

नासतः सत्स्वरूपता ।

सतोऽपि न पुनः सत्ता-

लाभेनार्थोऽथ चोच्यते ॥ ३५ ॥

कार्यकारणता लोके

सान्तर्विपरिवर्तिनः ।

उभयेन्द्रियवेद्यत्वं

तस्य कस्यापि शक्तितः ॥ ३६ ॥

श्रमतः सत्स्वभावता विरूद्धा सतश्र सिद्धा सिद्ध-स्यैवान्तर्वाद्यान्तः करण्डयीवेद्यतापादनमीश्वरेणोत्पादनम् ॥ ३६॥

> एवमेका क्रिया सैषा सक्रमान्तर्बहिःस्थितिः। एकस्यैवोभयाकार-

एकस्यवाभयाकार-सहिष्णोरुपपादिता ॥ ३७ ॥

सैषा क्रियान्तर्बहिः स्थितिरूपतया सक्रमाप्येकस्य स्व-संवित्सिद्धस्य कर्तुराभासच्छायाभेदेनैकत्वेन प्रत्यवमृश्य-

१ ग० पु० सत्ता श्रसत्स्वभावतेति पाठः।

स्य कर्मग्रश्चेकस्य संवन्धिनी तदभिन्नाश्रयत्वादेकत्वेन साधिता ॥ ३७ ॥

बहिस्तस्यैव तत्कार्यं यद्न्तर्यद्पेच्या। प्रमात्रपेच्या चोक्ता द्वयी बाह्यान्तरस्थितिः॥ ३८॥ अर्थस्य बाह्यतापादनं ततो बाह्यता कार्यता चैका-

पेचा , प्रमातारमपेच्य चान्तर्वहिर्व्यवहारः ॥ ३८ ॥

मातैव कारगां तेन स चाभासद्वयस्थितौ। कार्यस्य स्थित एवैक-

स्तदेकस्य क्रियोचिता ॥ ३६ ॥

एवं प्रमातेव कारणं स च बाह्याभ्यन्तरकार्याभासक-मोऽप्येक एवेत्येवमप्येकस्य कर्तुः सिद्धा क्रिया ॥ ३६॥

> अत एवाङ्कुरेऽपीष्टो निमित्तं परमेश्वरः। तदन्यस्यापि बीजादे-र्हेतुता नोपपद्यते ॥ ४०॥

बार्द्यतापादनमुत्पादनमिति चिद्रूपस्यैव कारणता त-तोऽङ्करादौ निमित्तकारणत्वेनेश्वरः कैश्विदिष्टः, न चापि बीजादर्जडस्य कारणता निरनुसंधानस्य युक्ता ॥ ४०॥

> तथा हि कुम्भकारोऽसा-वैश्वर्यैव व्यवस्थया । तत्तनमृदादिसंस्कार-

> > क्रमेण जनयेद्धटम् ॥ ४१ ॥

कुम्भकाररूपे प्रमाति कारणे स्थितेऽपि मृदादि-संस्कारापेचा घटस्येश्वरकृतानियतिसंज्ञमर्यादया न स्व-भावेन ॥ ४१ ॥

> योगिनामिप मृद्धीजे विनैवेच्छावशेन तत्। घटादि जायते तत्त-त्स्थिरस्वार्थिकियाकरम् ॥ ४२ ॥

मृदाद्यनपेच्य योगिनामिच्छामात्रेण घटादेः स्थिरस्य घटाद्यर्थेकियाकारिग्यं निर्वृत्तिः ॥ ४२ ॥

> योगिनिर्माणताभावे प्रमाणान्तरनिश्चिते ।

१ ख॰ ग॰ पु॰ बाह्याभासतेति पाठः।

कार्यं हेतुः स्वभावो वा-त एवोत्पत्तिमूलजः ॥ ४३ ॥

श्रत एव कार्यं स्वभावो वा तदुत्पत्तिगर्भो योगिनि-र्मितत्वाभावनिश्रयाभावे हेत्वाभासः । तन्निश्रये पुनरी-श्वरनियत्यपेत्त्वया हेतुता स्यात् ॥ ४३ ॥

> भ्यस्तत्तस्त्रमात्रेक-वह्नयाभासादितो भवेत् । परोचादप्यधिपते-र्भूमाभासादि नृतनम् ॥ ४४ ॥ कार्यमव्यभिचार्यस्य लिङ्गमन्यप्रमातृगात् । तदाभासस्तदाभासा-देव लिधिपतेः परः ॥ ४५ ॥

वहचाभासस्फुरणपूर्वकोऽपि जायमानो धूमाभासो दृ-रादौ नियतिशक्त्या कृतसामर्थ्याद्य्याभासादेव तदेशग-ततत्तत्त्रमात्रन्तरसाधारणात्तस्येव सोऽव्यभिचारेण गम-कः, जातरूढस्तु धूमाभासस्तद्वह्वचाभासस्यान्तरपरिच-यात् तत्तत्त्रमात्रन्तरगाद्धृमाभासादेव परोचादपि च त-त्पूर्वकृताधिपत्यात् ॥ ४४ ॥

#### श्रास्मन्सतीदमस्तीति कार्यकारगतापि या। साप्यपेचाविहीनानां जडानां नोपपद्यते॥ ४६॥

श्रीसमन्सतीदं भवतीति नियतं पौर्वापर्यं कृतिकारो-हिएयुद्ययोरकार्यकारणयोरप्यस्तीति पूर्वस्य सामर्थ्यं प-रस्य सत्तेति स्यात्, कार्यकारणभावस्तचापेचारहितानां जडानां न युक्तम्, एतावदेतत्स्यात् पूर्वस्य सामर्थ्यं प-रस्य सत्ता, न चैवं किंचिदुक्तं स्यात्, न च पूर्वस्य सामर्थ्यजचणः स्वभावः परसत्तारूपः ॥ ४६ ॥

> न हि स्वात्मैकनिष्ठानाः मनुसंधानवर्जिनाम् । सद्सत्तापदेऽप्येष

> > सप्तम्यर्थः प्रकल्प्यते ॥ ४७ ॥

सदसद्वा कार्यं कारणमप्यात्मपर्यवसितं जडमनुसंधा-नशून्यं नान्यापेचस्वभावं ततश्च नात्र प्रधानापेचामयो गुणविभक्तपर्थो घटते ॥ ४७ ॥

> श्रत एव विभक्तयर्थः प्रमात्रेकसमाश्रयः ।

#### कियाकारकभावा**ख्यो**

युक्तो भावसमन्वयः ॥ ४८ ॥

एकप्रमात्संलग्नस्तु कियाकारकमावाख्यो विभक्त्यथी भूमिबीजोदकादीना समन्वयो युक्तो न तु शुष्कोऽन्यः कार्यकारणभावाख्यः ॥ ४≈ ॥

> परस्परस्वभावत्वे कार्यकारगायोरपि । एकत्वमेव भेदे हि नैवान्योन्यस्वभावता ॥ ४६ ॥

कार्यकारगयोरन्योन्यरूपत्वेऽपि एकतेव स्यान त-द्वावः ॥ ४६ ॥

> एकात्मनो विभेदश्च किया कालकमानुगा। हेतोः स्थात्कर्तृतैवैवं तथा परिणमत्तया॥ ५०॥

एकखभावस्य भेदेन स्थितिः परिणामः कालकलितः कियैव , ततः परिणामे स्वतन्त्रस्य शक्तिमतः कर्तृतैव हेतुता ॥ ४० ॥

१ ग० ख० पु० स्वरूपतेति पाटः ।

न च युक्तं जडस्यैवं भेदाभेदिवरोधतः। आभासभेदादेकत्र चिदारमनि तु युज्यते॥ ५१॥

जडस्याभिकात्मनो भेदेनावस्थितेः विरोधादयुक्तं खच्छे चिदात्मन्येकास्मिन्नेवमनेकप्रतिविम्बधारणेनाविरोधाद्युज्य-ते ॥ ४१ ॥

वास्तवेऽपि चिदेकत्वे

न स्यादाभासभिन्नयोः।
चिकीर्षालच्योकत्वपरामर्शं विना क्रिया॥ ५२॥

एकसिंश्चित्तत्त्वेऽप्येकसौदाभासभेदो न घटते, न च तत्र क्रियात्वं । यदा तु स चिदात्मा तथाचिकी-पैया परामृशन् बहिराभासयित तदा तदुपपद्यते ; ज-डस्थाप्यस्ति भवतीत्यस्थामि सत्ताक्रियायां बुभूषायोगेन स्वातन्त्र्याभावादकर्दकत्वं , तेन प्रमातैव तं भावयित-तेन तेन वा हिमाचलादिह्रपेश स भवतीत्यत्र परमार्थः । ४२।

> इत्थं तथा घटपटा-द्याभासजगदात्मना ।

१ ग० पु० एकः सदेति पाठः।

#### तिष्ठासोरेविमच्छेव हेतुता कर्तृता क्रिया॥ ५३॥

चिद्रपुषः स्वतन्त्रस्य विश्वात्म्ना कर्तुमिच्छैव जगत्त्र-ति कारणता कर्तृतारूपा सैव क्रियाशक्तिः । एवं चि-दूपस्यैकस्य कर्तुरेव चिकीर्षाख्या क्रिया ग्रुख्या, नाक-र्तृकं कर्मास्ति कर्मादीनां कर्तृगुखेनोपचारात् ॥ ५३ ॥

> इति प्रत्यभिज्ञावृत्ती श्रीमदाचार्योत्पत्तदेवकृतायां क्रियाधिकारो द्वितीयः ॥ २ ॥

# तृतीय श्रागमाधिकारः।

एवमन्तर्बहिर्बृत्तिः क्रिया कालक्रमानुगा। मातुरेव तदन्योन्या-वियुक्ते ज्ञानकर्मग्री॥१॥

त्रमातुरन्तःस्थितस्थात्मनो वहिष्कार एव क्रमातु-गता क्रियेति परस्पराविरहिते तस्य ज्ञानिकये ॥ १ ॥

किंत्वान्तरदशोद्रेका-

त्सादाख्यं तत्त्वमादितः।

बहिर्भावपरत्वे तु

परतः पारमेश्वरम् ॥ २॥

ईशितुरन्तर्वहिःस्थितावन्तर्भावप्राधान्ये पुनः सादाख्यं तत्त्वम् , अपरं बहिर्भावोद्रेकादैश्वरम् ॥ २ ॥

ईश्वरो बहिरुन्मेषो

निमेषोऽन्तः सदाश्वितः।

#### सामानाधिकरग्यं च सद्विचाहिमदंधियोः॥३॥

उन्मेषिनमेषौ बहिरन्तः स्थिती एवेश्वरसदाशिवौ बा-ह्याभ्यन्तरयोर्वेद्यवेदकयोरेकचिन्मात्रविश्रान्तेरभेदात्सामा -नाधिकरएयेनेदं विश्वमहमिति विश्वात्मनो मितिः शुद्ध-विद्या ॥ ३ ॥

> इदंभावोपपन्नानां वेद्यभूमिमुपेयुषाम्। भावानां बोधसारत्वा-

> > चथावस्त्ववलोकनात्॥ ४॥

भिन्नवेद्यभूमाविदन्तया दृश्यतामापादितानां भावानां चिन्मात्रसारत्वादहमिदमिति तत्त्वप्रतिपत्तिः शुद्धताज्ञप्तिः ॥ ४ ॥

श्रत्रापरत्वं भावानाः मनात्मत्वेन भासनात्। परताहन्तयाच्छादाः त्परापरदशा हि सा॥ ५ ॥

अत्रेदन्तामतेरपरत्वमहन्तया सर्वस्य वेद्यम्याच्छादन ।-त्परतेति परापराबस्थेवा ॥ ५ ॥ १००० भेदधीरेव भावेषु कर्तुर्बोधात्मनोऽपि या । मायाशक्तयेव सा विद्ये-त्यन्ये विद्येश्वरा यथा ॥ ६ ॥

बोधकर्ततामयस्यापि भेद्रेन विश्वेत्तणं विद्येति केचि-त् । मायाशक्रिरप्येषा विद्येव । संसारोत्तीर्णत्वात् तत्र-स्था मन्त्रेश्वरविद्येश्वराः ॥ ६ ॥

> तस्यैश्वर्यस्वभावस्य पशुभावे प्रकाशिका। विद्याशक्तिस्तिरोधान-

करी मायाभिधा पुनः ॥ ७ ॥ संसारिणामैश्वर्यस्य ज्ञात्मनः प्रत्यभिज्ञाने विद्या प-शुभावे माया ॥ ७ ॥

भेदे त्वेकरसे भाते ऽ-हन्तयानात्मनीचिते । शुन्ये बुद्धौ शरीरे वा मायाशक्तिर्विजृम्भते ॥ ८ ॥ यदाः भाता भेदेनेदन्तयैव भासन्तेऽहमिति प्रमाद- त्वेन च देहादिः तदा विपर्ययद्वयहेतुर्मायाशिक्तिवेमो-हिनी नाम विजृम्भा ॥ ८ ॥

यश्च प्रमाता शून्यादिः प्रमेये व्यतिरेकिणि। माता स मेयः सन्काला-दिकपञ्चकवेष्टितः॥ ६॥

यश्च व्यतिरिक्ने प्रमेयजाते प्रमाता शून्यादिः स इद-मिति वेद्य एव वस्तुतः कालाद्यैः पश्चिभिश्च परतन्त्रीकु-तः । तत्र कालाद्वर्तमानाभासेन तस्य भूतभविष्यत्सम्भवः नियतेः कार्यकर्मफलनियमः , रागान्द्रोगाभिष्वङ्गः , वि-द्याकलाभ्यामचिदात्मनोऽस्वतन्त्रस्यापीषज्ज्ञानिक्रये चि-त्स्वातन्त्र्यस्त्ये ।। ६ ।।

त्रयोविंशतिधा मेयं
यत्कार्यकरणात्मकम् ।
तस्याविभागरूप्येकं
प्रधानं मूलकारणम् ॥ १० ॥
त्रयोदशविधा चाथ
वाद्यान्तःकरणावली ।
कार्यवर्गश्च दशधा
स्थूलसूद्धमत्वभेदतः ॥ ११ ॥

कार्याणि द्विधा, शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाख्यानि स्रच्म-त्वेन तन्मात्रसंज्ञानि पश्च, श्रन्योन्यव्यृहसंबन्धेन स्थूला-नि पृथिव्यादिसंज्ञानि तान्येव पश्च। श्रोत्रत्वगचिजिह्वा-घाणनासिका इति पश्च बुद्धीन्द्रियाणि, वाक्पाणिपाद-पायूपस्थाख्यानि पश्च कर्मेन्द्रियाणि, मनोबुद्धहङ्कारा इति त्रिधान्तःकरणमिति त्रयोविंशातिभेदस्य कार्यकरणात्मनः प्रमेयस्य मृलभूतैकाविभागदशा प्रधानाख्या ॥ ११ ॥

> तत्रैतन्मातृतामात्र-स्थितो रुद्रोऽधिदैवतम्। भिन्नप्रमेयप्रसरे ब्रह्मविष्णु व्यवस्थितौ॥ १२॥

शून्ये पुर्यष्टकाद्यर्थे सूच्मदेह एव वा प्रमात्मात्रे स्थितौ अन्यप्रमेयोपसंहारे रुद्रोऽधिष्ठाता, भिन्नप्रमेयाभासे सर्गस्थितिहेत् ब्रह्मविष्णु ॥ १२ ॥

एष प्रमाता मायान्धः
संसारी कर्मबन्धनः।
विद्याभिज्ञापितैश्वर्यः
श्रिद्धनो मुक्त उच्यते॥ १३॥
मायीयशून्यादिप्रमाता नियतिनियमितः संसारी वि-

बावशादात्मतत्त्वाभिज्ञया मुक्तः ॥ १३ ॥

स्वाङ्गरूपेषु भावेषु प्रमाता कथ्यते पतिः। मायाता भेदिषु क्लेश-कर्मादिकलुषः पशुः॥ १८॥

ऐश्वर्यदशायां प्रमाता विश्वं शरीरतया पश्यन् पतिः, पुंस्त्वावस्थायां तु रागादिक्केशकर्मविपाकाशयैः परीतः पशुः ॥ १४ ॥

> स्वातन्त्रयहानिबोंधस्य खातन्त्रयस्याप्यबोधता । द्विधाग्यवं मलिमदं स्वस्वरूपापहानितः ॥ १५॥

खतन्त्रबोधः परमार्थस्तथारूपत्वादेव पूर्णस्तस्य स्वा-तन्त्र्यादेव तथेच्छया स्वातन्त्र्यं विना बोधमात्रनिर्माणे बोधतां विना स्वातन्त्र्यमात्रनिर्माणे वा पूर्णत्वाभावे-न परिमितत्वाद्विधागुत्वं तान्विकरूपविपर्यासान्मलत्वम् 11 84 11

भिन्नवेद्यप्रथात्रैव मायाख्यं जन्मभोगद्म्।

### कर्तर्यबोधे कार्म तु

मायाशक्यैव तत्त्रयम् ॥ १६॥

श्रेत्रैव द्विधाणवे वेद्यमभिन्नपि भेदेन यदाभाति तदातोऽपि विपर्यासनामा मायीयमलम् ,श्रहेतूनामपि क-मेणां जन्मादिहेतुभावेन विपर्यासादवोधात्मककर्तृगतं कार्मे, तन्मलत्रयनिर्माणे प्रमोरिच्छा मायाशक्रिरुच्यते ॥ १६॥

> शुद्धबोधात्मकत्वेऽपि येषां नोत्तमकर्तृता । निर्मिताः खारमनो भिन्ना

भर्त्रा ते कर्तृतात्ययात्॥ १७॥

वेद्यानुपरक्तवोधानामपि पूर्याकर्तृत्वशून्यात् स्वरूपाद्-न्यत्वेन प्रश्रुणा निर्माणम् ॥ १७ ॥

वोधादिलच्चग्रीक्येऽपि

तेषामन्योन्यभिन्नता ।

तत्रेश्वरेच्छाभेदेन

ते च विज्ञानकेवलाः॥ १८॥

शुद्धबोधानां बोधत्वनित्यत्वाद्यभेदेऽप्यन्योन्यभेदस्त-थैवेश्वरेख निर्माखान्नान्यथा ते च सांख्यपुरुषप्राया वि-

१ ग॰ पु॰ तन्नेति पाठः।

ज्ञानाकला उच्यन्ते ॥ १८ ॥

शून्याद्यबोधरूपास्तु

कर्तारः प्रवयाकवाः।

तेषां कार्ममलोऽप्यस्ति

मायीयस्तु विकल्पितः॥ १६॥

शून्ये प्राणादौ देहरूपतातिक्रमेणाहन्तया स्थिताः प्रलयकेवलिनः । तेषामण्यनां कर्मसंस्कारोऽप्यस्ति, मा-यामलस्तु वेद्ययोगायोगाभ्यां विकल्पितः ॥ १६ ॥

बोधानामपि कर्तृत्व-

जुषां कार्ममलचतो।

भिन्नवेद्यजुषां माया-

मलं विद्यश्वराश्च ते ॥ २०

कर्तृत्वयोगेऽपि बोधानां कार्मोत्तीर्णानां विद्येश्वरा-ख्यानां भिन्नवेद्यभावत्वेन मायामलस् ॥ २०॥

देवादीनां च सर्वेषा
भविनां त्रिविधं मलम् ।
तत्रापि कार्ममेवैकं
मुख्यं संसारकारणम् ॥ २१ ॥

<sup>📽</sup> इतः प्रसृति बुक्तिनीपलभ्यते ।

कलोद्रलितमेतच चित्तत्वं कर्तृतामयम्। अचिद्रुपस्य शुन्यादे-र्मितं गुणतया स्थितम् ॥ २२ ॥ मुख्यत्वं कर्तृतायास्तु बोधस्य च चिदातमनः। शुन्यादौ तद्गुखे ज्ञानं तत्समावेश्लच्याम्॥ २३॥ शून्ये बुद्धयाद्यभावातम-न्यहन्ताकर्तृतापदे । श्रह्फुटारूपसंस्कार-मात्रिणि ज्ञेयशून्यता ॥ २४ ॥ साचाणामान्तरी वृत्तिः प्राणादिप्रेरिका मता जीवनाख्याथ वा प्रागीऽ हन्ता पुर्यष्टकारिमका ॥ २५ ॥ तावन्मात्रस्थितौ प्रोक्तं सोष्ठतं प्रवयोपमम्।

सवेद्यमपवेद्यं च मायामनयुतायुतम् ॥ २६॥ मनोमात्रपथेऽप्यज्ञ-विषयत्वेन विश्रमात्। स्पष्टावभासा भावाना सृष्टिः स्वप्तपदं मतम्॥ २७॥ सर्वाचगोचरखेन या तु बाह्यतया स्थिरा। सृष्टिः साधारगी सर्व-प्रमातृगां स जागरः ॥ २८ ॥ हेया त्रयीयं प्राणादेः ्र प्राधान्याः कर्तृतागुरे। तस्रानोपचयप्राय-सुखदुःखादियोगतः ॥ २६॥

प्राणापानमयः प्राणः प्रत्येकं सुतजाप्रतोः। तच्छेदात्मा समानाख्यः सीषुप्ते विषुवस्तिवय ॥ ३० ॥ मध्योध्वगोऽप्युदानाख्य-स्तुर्यगो हुतभुद्धायः। विज्ञानाकलमन्त्रेशो

व्यानो विश्वात्मकः परः ॥ ३१ ॥

इति प्रत्यभिज्ञाकारिकामुक्ती श्रीमदाचार्योत्पत्नदेवद्वतायामाः गमाधिकारस्त्रतीयः ॥ ३ ॥

· MITSINFO ENTE

I .: MENTER TO THE

Company was single Transaction of the

The state of the s

### चतुर्थस्तत्त्वार्थसंग्रहाधिकारः ।

खात्मैव सर्वजन्तूना-मेक एव महेश्वरः। विश्वरूपोऽहमिद्मि-त्यवग्डामश्बंहितः॥१॥ तत्र खस्ट्रेंद्भागे बुद्धयादिमाहकारमना। अहङ्कारपरामर्श-पदं नीतमनेन तत्॥ २॥ खस्वरूपापरिज्ञान-मयोऽनेकः पुमान्मतः। तत्र खष्टौ कियानन्दौ भोगो दुःखसुखात्मकः ॥ ३॥ स्वाङ्गरूपेषु भावेषु पत्युर्ज्ञानं क्रिया व या।

मायातृतीये ते एव

पशोः सत्त्वं रजस्तमः॥ ४॥

भेदस्थितेः शक्तिमतः

शक्तित्वं नापदिश्यते।

एषां गुणानां करणः

कार्यत्वपरिणामिनाम्॥ ५॥

सत्तानन्दः क्रिया पत्युः

स्तदभावोऽपि सा पशोः।

द्रयात्मा तद्रजो दुःखं

श्हेषि सस्वतमोमयम्॥ ६॥

येऽप्यसामयिकेदन्ता-

परामर्शभुवः प्रभोः।

तेऽपि मिश्रा विभिन्नाश्च

तथा चित्रावभासिनः॥ ७॥

ते तु भिन्नावभासार्थाः

प्रकल्प्याः प्रत्यगात्मनः ।

तत्तद्विभिन्नसंज्ञाभिः

स्मृत्युत्त्रेचादिगोचरे ॥ = ॥

तस्यासाधारणी सृष्टिः रीश्रसृष्ट्युपजीविनी। सेषाप्यज्ञतया सत्यैः वेशशक्तया तदात्मनः॥ ६॥

स्विवश्रान्त्युपरोधाय चलया प्राग्यरूपया। विकल्पिक्रयया तत्त-द्वर्ग्यवैचित्रयरूपया॥ १०॥

साधारणोऽन्यथा चैष सर्गः स्पष्टावभासनात् । विकल्पहानेनैकाप्र्यात् क्रमेणेश्वरतापदम् ॥ ११ ॥

सोऽहं ममायं विभव इत्येवं परिजानतः। विश्वात्मनो विकल्पानां प्रसरेऽपि महेशता॥ १२॥ मेयं साधारणं मुक्तः महेश्वरो यथा बद्धः पुनरत्यन्तभेदवत्॥ १३॥

सर्वथा त्वन्तरात्तीना-नन्ततत्त्वौघनिर्भरः।

शिवश्चिदानन्दघनः परमाचरविग्रहः॥ १४॥

एवमात्मानमेतस्य सम्यग्ज्ञानक्रिये तथा । पश्यन्यथेप्सितानर्था-ञ्जानाति च करोति च ॥ १५ ॥

इति प्रकटितो मया
सुघट एष मार्गो नवो
महाग्रुरुभिरुच्यते
स्म शिवदृष्टिशास्त्रे यथा।
तद्त्र निद्धत्पदं

भुवनकर्तृतामात्मनो विभाव्य शिवतामयी-मनिशमाविशन्सिद्धयति ॥ १६ ॥ तैस्तैरप्युपयाचितैस्पनतस्तन्वयाः स्थितोऽप्यन्तिके
कान्तो लोकसमान एवमपरिज्ञातो न रन्तुं यथा ।
लोकस्येष तथानवेचितयुगः
स्वात्मापि विश्वेश्वरो
नैवालं निजवेभवाय तदियं
तत्प्रत्यभिज्ञोदिता ॥ १७ ॥
जनस्यायलसिद्धवर्थमुद्रयाकरसूनुना ।
ईश्वरप्रत्यभिज्ञेयमुत्पलेसोपपादिता ॥ १८ ॥

इति श्रीमदुदयाकरसूतुना श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यंवर्योत्पलदेवेन इतायां प्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्ती तत्त्वार्थसंप्रहाधिकारश्चतुर्थः॥ ४॥ समासेयं श्रीप्रत्यभिज्ञाकारिकावृत्तिः॥

> श्रीमत्त्रतापभूभर्तुराज्ञया श्रीतये सताम् । मधुद्धदनकौलेन संपाद्ययं प्रकाषाता ॥